
 
  



 
Decir 

Avtorske pravice © 20. 12. 2022 

Vse pravice pridržane. 

 

 



VSEBINA – DECIZI 
 

1. DECIZ: VEST 

2. DECIZ: GRADNIK NAČINA 
ŽIVLJENJA 

3. DECIZ: VERA JE SLEPO UGIBANJE 

4. DECIZ: IZVOR VESTI 

5. DECIZ: ISKANJE RESNICE 

6. DECIZ: ANTI STARE RELIGIJE 

7. DECIZ: 1. POGLAVJEUTRINKOV IZ 
ŽIVLJENJA NENAVADNEGA 
ČLOVEKA 

8. DECIZ: PARTNERSTVO 

9. DECIZ: VIRTUALNI SVETOVI 

10. DECIZ (obredni): 
BLAGOSLAVLJANJE 

11. DECIZ: ORODJA RAZSVETLITVE 

12. DECIZ: HIERARHIJA PRIORITET 

13. DECIZ: NARAVA TRPLJENJA 

14. DECIZ: NAŠ SOVRAŽNIK SO 
NAŠE SLABOSTI 

15. DECIZ (obredni): OBRED 
ODPIRANJA TOKOV 

16. DECIZ: SLAVILNO-ČASTILNA 
MOLITEV 

17. DECIZ (obredni): 
RAZSVETLENIKANJE 

18. DECIZ (obredni): OBRED 
ODPUŠČANJA PREKRŠKOV ZOPER 
VEST 

19. DECIZ: BITI DECIST 

20. DECIZ (obredni): 
RAZSVETILNICA 

21. DECIZ: ZAHVALJEVANJE 

22. DECIZ: MAITREJE 

23. DECIZ: UČENKA – UČITELJICA 

24. DECIZ (obredni): OBRED 
PLAMENA 

25. DECIZ: PONOS DECISTA 

26. DECIZ: GLASBA 

27. DECIZ: UPORABA VERE – 
IZSTOP IZ DECIZMA 

28. DECIZ: ČLOVEŠKA DUŠA 

29. DECIZ: MREŽA KREPOSTI 

30. DECIZ: NI OBVEZNIH 
DEJAVNOSTI 

31. DECIZ: KRESNIČKA 



 
32. DECIZ: KALKIJA (MISTIKA 
DECISTA) 

33. DECIZ: RELIGIOZNA DELA 

34. DECIZ: DELJENJE MNENJ 

35. DECIZ: 2. POGLAVJE 
UTRINKOV IZ ŽIVLJENJA 
NENAVADNEGA ČLOVEKA 

36. DECIZ (obredni): POGREB 

37. DECIZ: SRČNICA 

38. DECIZ (obredni): DECIZANJE 
(INICIACIJA) 

39. DECIZ: TRŽNICA DUHOVNIH 
PONUDB 

40. DECIZ: NARAVA 
DOKAZOVANJA 

41. DECIZ: PREDNOSTI 
KREPOSTNEGA ŽIVLJENJA 

42. DECIZ: INTELIGENTNA KREPOST 

43. DECIZ (obredni): DECIRANJE 

44. DECIZ: STVARSTVO ALI VSE, 
KAR OBSTAJA 

45. DECIZ (obredni): OBRED 
ČRNEGA KAMNA 

46. DECIZ: RAZUMETI NEUPORABO 
VERE 

47. DECIZ (obredni): POROKA 

48. DECIZ: NARAVA HREPENENJA 

49. DECIZ (obredni): RASTLINJENJE 

50. DECIZ: BESEDA MORDA 

51. DECIZ: TEKMOVALNOST – 
SODELOVANJE 

52. DECIZ: SOVRAŠTVO 

53. DECIZ: MAKSIMALNA KREPOST 

54. DECIZ: OD ŽELEZNE DO ZLATE 
DOBE 

55. DECIZ: ČUTILA, KI JIH ŠE 
NIMAMO 

56. DECIZ (obredni): ZVEZDA – 
ZVEZDE 

57. DECIZ (obredni): OSEBNI 
OBRED 

58. DECIZ: VERA – OKVARJENA 
STVAR 

59. DECIZ: KNJIGE NISO 
NEZMOTLJIVE 

60. DECIZ: PREHRANJEVANJE 

61. DECIZ: SVOBODNA VOLJA 

62. DECIZ: MATERIALNO – 
DUHOVNO 

63. DECIZ: 3. POGLAVJE 
UTRINKOV IZ ŽIVLJENJA 
NENAVADNEGA ČLOVEKA 

64. DECIZ: AGNOSTIČNA 
PRIHODNOST 

65. DECIZ: UPORABA OBREDIJ 

66. DECIZ: NARAVA TRADICIJE 

67. DECIZ: DREVO DECIZMA 

68. DECIZ: OBSTOJ MEJA 



 
69. DECIZ: NAŠA VIZIJA 

70. DECIZ: VZPON DECISTIČNE 
DEMOKRE 

71. DECIZ: POUČITEV, NATO 
OCENITEV 

72. DECIZ: DEMOKRE 

73. DECIZ: EKONOMSKI SISTEMI 

74. DECIZ: PREDANOST ALI 
FANATIZEM 

75. DECIZ: POTREBA PO 
VIZIONARJIH 

76. DECIZ: NARAVA NARAVE 

77. DECIZ: POHODI LUČI 

78. DECIZ: OBRAMBA PRED 
NASILJEM 

79. DECIZ: ORGANIZIRANOST 
SKUPNOSTI 

80. DECIZ: VSI SMO DUHOVNIKI 

81. DECIZ: DUŠA 

82. DECIZ: DRUŽINA SEDMIH TOČK 

83. DECIZ: NE DOGMATIZMU 

84. DECIZ: GOSPODAR 
GOSPODARJEV 

85. DECIZ: NAŠA GOTOVOST 

86. DECIZ: ISKALCI RESNICE 

87. DECIZ: SKUPINE VLADAJO 

88. DECIZ: VERJETNOST 

89. DECIZ: SMISEL JE GRADITEV 
RAJEV 

90. DECIZ: NARAVA PROBLEMOV 

91. DECIZ: 4. 
POGLAVJE UTRINKOV IZ ŽIVLJENJA 
NENAVADNEGA ČLOVEKA 

92. DECIZ: RAZVOJ OSEBNOSTI 

93. DECIZ: VREDNOST INTELIGENCE 
PRIMATA HOMO SAPIENSA 

94. DECIZ: NAŠE BARVE 

95. DECIZ: VZGOJA OTROK 

96. DECIZ: ILUZIJA ZAČETKA IN 
KONCA 

97. DECIZ: ZIBELKA MNOGIH VRST 

98. DECIZ: TRIK OBDARJENOSTI 

99. DECIZ: BODITE RAZSVETLJENI 



1. DECIZ: VEST 

 

Srce človekove pravičnosti je človekova vest. 

Srce človekove krivičnosti je človekova vest. 

Srce človekove kreposti je človekova vest. 

Srce človekove slabosti je človekova vest. 

Srce človekove dobrote je človekova vest. 

Srce človekove hudobije je človekova vest. 

Vsak človek ima svojo vest, ki edina določa njegovo pravičnost. 

Vsak človek ima svojo vest, ki edina določa njegovo krivičnost. 

Vsak človek ima svojo vest, ki edina določa njegovo krepost. 

Vsak človek ima svojo vest, ki edina določa njegovo slabost. 

Vsak človek ima svojo vest, ki edina določa njegovo dobroto. 

Vsak človek ima svojo vest, ki edina določa njegovo hudobijo. 

Človeku njegove pravičnosti ne določa vest drugega človeka. 

Človeku njegove krivičnosti ne določa vest drugega človeka. 

Človeku njegove kreposti ne določa vest drugega človeka. 

Človeku njegove slabosti ne določa vest drugega človeka. 

Človeku njegove dobrote ne določa vest drugega človeka. 

Človeku njegove hudobije ne določa vest drugega človeka. 

Pravičnost je tisto, kar človek s svojo vestjo občuti kot pravičnost. 

Krivičnost je tisto, kar človek s svojo vestjo občuti kot krivičnost. 

Krepost je tisto, kar človek s svojo vestjo občuti kot krepost. 

Slabost je tisto, kar človek s svojo vestjo občuti kot slabost. 

Dobrota je tisto, kar človek s svojo vestjo občuti kot dobroto. 

Hudobija je tisto, kar človek s svojo vestjo občuti kot hudobijo. 

Vest vsakega človeka je njegovo občutenje pravilnega in nepravilnega 
in ima središče v njegovih možganih.  



 

 



 

Kakovost posameznikove vesti je odvisna od znanja, ki ga ima 
posameznik, od stopnje zavzetosti posameznika do uporabe svoje vesti 
in od fizičnega zdravja njegovih možganov. 

Vest je središče človekove kreposti in osrednji sistem, ki dviga 

identiteto primata homo sapiensa iz divje živali v nadživalski status 
človeka.  

Nekateri poskušajo z vsemi svojimi močmi razvrednotiti veljavnost in 

pomembnost vesti. Po navadi so to ljudje, ki nočejo, da bi jim občutek 

krivde kvaril užitke, ki si jih ustvarjajo v svojih pred zdravo vestjo 
»skritih kleteh«. 

Človek, ki ne uporablja svoje vesti, je organizem v okvari in je rak 

celica človeških družb – je deformirano bitje z izklopljenim enim od 

najnaprednejših sistemov svojega organizma. 

 

  



 

2. DECIZ: GRADNIK NAČINA ŽIVLJENJA 

 

Kaj je tvoje življenje?  

Kdo si?  

Piješ, ješ, spiš. Poskušaš ujeti čim več prijetnih občutkov in delaš 
neštete stvari, da bi jih ujel.  

Staraš se.  

Tvoje znanje se povečuje. 

Za koga in za kaj?  

Kaj je tvoje življenje, če pogledaš nanj iz širše perspektive?  

Kaj predstavljaš?  

Kaj oziroma kdo uporablja tvoje življenje kot gradbeni blok v svojem 

gradu, in da, tvoje življenje je gradbeni blok v nekogaršnjem gradu. 

Vsak človek je gradbeni blok oziroma gradbeni material, ki sestavlja 
grad ali več gradov, ki so jih skozi čas postavili ljudje.  

Bi rad vedel, del čigavega gradu je tvoje življenje?  

Ali hočeš vedeti, na katerem mestu v enem od teh gradov je tvoj 
gradnik življenja, ali ti je vseeno, kam si umeščen?  

Avtor nauka, ki ga bereš, z naukom, ki ga bereš, gradi decistični grad. 

Ta grad bo v prihodnosti sestavljalo na milijarde gradbenih blokov z 
vseh koncev znanega človeškega sveta.  

Morda si ti eden od teh gradnikov.  

Morda nisi. 



 

Odkriti grad, v katerega sodi kockica tvojega življenja, je zahtevna 
odisejada. Vsak modro-inteligenten posameznik mora z uporabo svoje 

vesti in svojega intelekta sam odkriti, v katero zgradbo – v kateri grad 

spada njegovo življenje. To je ena od najpomembnejših nalog v 
življenju zdravega človeka, saj določi in izpostavi ladjo na morju plovil 
svetovnih nazorov, ki jo bo poganjalo in jo poganja njegovo življenje.  

Decizem ni nauk za vsakega človeka.  

Decizem je nauk za tiste ljudi, ki čutijo, da je mesto, na katerem mora 

stati njihovo življenje, mogočna decistična ladja, mogočen decistični 
grad. 

Ti si na potezi, da odkriješ, ali si bil rojen, da postaneš decist ali ne. 

Človek lahko premore pogum za priznanje, da je njegovo življenje 
celica v organizmu človeštva. Lahko pa te pameti in tega poguma ne 

premore in se slepi, da njegovo življenje ne vzdržuje ničesar drugega 
kot samo njega samega.  

Če je torej tvoje življenje gradbeni blok v nekogaršnjem gradu ne glede 

na to, ali ti je to všeč ali ne, ali se ti potemtakem ne zdi mnogo 
pametneje, da bolj aktivno sodeluješ pri tem, kje se bo tvoj gradbeni 

blok življenja nahajal, kot pa da ta izredno resen del svojega življenja 
prepustiš naključju oziroma tebi neznanim gradbincem?  

Bodi pametno bitje in živi pametno življenje.  

Sodeluj pri izgradnji boljšega sveta za sebe, za svojo vrsto in za vse 
ostale vrste.  

Ne bodi gnilo truplo, ampak zdravo in krepko bitje.  

Bodi zdrav kodni zapis v programu človeštva.

  



 

3. DECIZ: VERA JE SLEPO UGIBANJE 

 

Vera je slepo ugibanje. 

Vera je delanje gotovih zaključkov tam, kjer ni gotovosti. 

Vera je najbolj gotova pot v slepo ulico. 

Vera je primitivno orodje, ki ga uporabljajo nespametni ljudje. 

Vera je preveza, prevezana čez oči nezainteresiranih za resnico. 

Vera je nevarno orodje v rokah manipulantov in izkoriščevalcev 
neukih. 

Vera je tolažba za slabiče. 

Vera je spreminjanje teorij in možnosti v »gotova dejstva« brez za to 
potrebnih dokazov. 

Vera je eno od najbolj škodljivih in neumnih orodij, kar jih je človek 
kadarkoli v svoji zgodovini uporabljal.

  



 

4. DECIZ: IZVOR VESTI 

 

Človek je primat, ki se je boril in se bori za preživetje. V preteklosti je 
živel v okolju, kjer se je boril za preživetje z mnogimi drugimi vrstami. 

Narava ga je izoblikovala v izredno tekmovalno in nasilno bitje. Človek 

se je skozi čas razmnožil in si podredil druge vrste na Zemlji. 
Razmnožil se je tako številčno, da je poselil celoten matični planet. 

Okolje, v katerem se je primat razvijal, se je zato drastično spremenilo. 

Človekova tekmovalnost in nasilnost sta se obrnila proti njemu 
samemu. Tisto, kar se je po naravnih procesih razvijalo v človeku za 

boj zoper druge vrste, se je obrnilo proti njemu samemu. Človek je 

postal človeku tekmec in sovražnik. Človeški organizem je skozi 
tisočletja zaznal, da je sam sebi sovražnik, zato je v možganih začel 

razvijati sisteme za odpravo nesrečne situacije, v katero je ujel samega 

sebe. Vsa morala in etika, ki ju človek premore, izvirata iz teh novejših 
sistemov v naprednejših predelih naših možganov. Vsi poskusi za 

izboljšanje kakovosti človeškega življenja v človeških družbah izvirajo 

iz teh možganskih sistemov.

  



 

5. DECIZ: ISKANJE RESNICE 

 

Človeštvo ne ve, ali obstaja bog ali ne. 

Človeštvo ne ve, ali obstaja boginja ali ne. 

Človeštvo ne ve, ali obstajajo bogovi ali ne. 

Človeštvo ne ve, ali obstajajo boginje ali ne. 

Človeštvo ne ve, ali obstaja vsevedno bitje ali ne. 

Človeštvo ne ve, ali obstaja vsemogočno bitje ali ne. 

Človeštvo marsičesa ne ve in nič ni narobe, da je tako, dokler človeštvo 
ne preneha iskati pravilnih odgovorov na še neodgovorjena vprašanja. 

Največji ljudje v zgodovini človeštva so do smrti iskali resnice 
obstoječega.  

Niso se zadovoljili s pravljicami.  

Niso jih premamila okusna slepila. 

Niso se ustrašili groženj in ustrahovanj. 

Največji ljudje v zgodovini človeštva so do smrti iskali resnice 

obstoječega.

  



 

6.  DECIZ: ANTI STARE RELIGIJE 

 

Prerok nauk uči. 

 

Mesijo napove za konec svojih dni, ki on sam bo, ki bo svoj nauk v 
prah drobil, ko časi bodo spremenili se, ko bitja bodo nadgradila se. 

Takrat prerok mesija in njegov nasprotnik v eni osebi je,  

s prvo roko stari nauk drobi, z drugo novega gradi. 

 

Vzgojen od starih nazorov, da postane njihova poguba. 

 

Zver s sedmimi glavami mu pravijo sovražniki. 

Prinašalec luči ga kličejo prijatelji. 

 

Rojen in vzgojen, da postane omega starega sveta. 

Rojen in vzgojen, da postane alfa novega. 

 

 

 



 

Vse religije, ki jih čas in sledilci ohranijo pri življenju imajo podoben 
življenski krog. Ko se postarajo in približajo smrti so nasprotje ideala 
svojega učitelja in ustanovitelja. 

 

Jezusove religije v svojih končnih stadijih postanejo izrojene in 
pokvarjene – postanejo Antikrist. Premagal jih bo drugi prihod 
jezusovega duha v telesu novega preroka. 

Krišnove religije v svojih zaključnih življenskih fazah postanejo Kali. 

Izrojene in pokvarjene bijejo bitko proti Kalkiju – čistilcu nesnage 
starih religij. 

Mohamedove religije v svojih zadnjih življenskih etapah postanejo 

Dajjal. Izrojene in pokvarjene bijejo bitko z Mahdijem – prinašalcem 
luči novega obdobja. 

Buda Gautamove religije proti koncu svojega obstajanja postanejo 
izrodki častihlepnežev, pohlepnežev in arogantnežev. Z globalnega 

odra svetovnih nazorov jih bo prišel pomesti gospod Maitreja. 

 

Vse religije, ki jih čas in sledilci ohranijo pri življenju imajo podoben 
življenski krog. Ko se postarajo in približajo smrti so nasprotje ideala 
svojega učitelja in ustanovitelja. 

 

Rojen in vzgojen, da postane omega starega sveta. 

Rojen in vzgojen, da postane alfa novega. 

Zver s sedmimi glavami mu pravijo sovražniki. 

Prinašalec luči ga kličejo prijatelji. 



7. DECIZ: 1. POGLAVJE UTRINKOV IZ 

ŽIVLJENJA NENAVADNEGA ČLOVEKA 

 

1. DEL  

V vasi Gozdič je živel zelo nenavaden človek. Bival je v srednje veliki 

omari, ki je kot kakšen nezemeljski šotor trdno stala pod veliko jablano. 

Ljudje so govorili, da je nenavadni človek blaznež. Nekateri so menili, 

da je razbojnik, spet drugi so trdili, da je pravičen in moder mož. Bili 

so taki, ki so v nenavadnem človeku videli čarovnika, in taki, ki so 

nenavadnega človeka imeli za preroka. Okoli »čudakovega« imena so 
se spletle neštete zgodbice, nekatere verjetnejše, spet druge skorajda 
nemogoče.  

Nekega jutra, ko je nenavadni človek sedel na jelševi klopi pred svojo 

omaro in jedel kuhane kostanje, je eden od prebivalcev Gozdiča iz 

družine Delko prišel pred njegovo omaro, ga pogledal v oči in z 
umirjenim tonom dejal:  

»Vsi ljudje te sovražijo.«  

Nenavadni človek je z zobmi, ne da bi se takoj odzval na slišano 

besedo, obdelal še nekaj kostanjev, nato pa zazrt v svojo skledo 
kuhanih kostanjev dejal:  

»Kje pa je ta gospod Ljudje doma, če smem vprašati?«  

Bradati obiskovalec iz družine Delko je bil eden tistih prebivalcev 

Gozdiča, ki o nenavadnem človeku še niso imeli dokončno 
izoblikovanega mnenja. Vprašanje, s katerim se je nenavadni človek 

odzval na njegovo besedo, ga je sprva nekoliko zmedlo, vendar se je 

hitro sestavil in se namenil odgovoriti, a ga je nenavadni človek že prej 
prekinil in dodal:  

»In kakšnega prepričanja je ta vaš gospod Ljudje?«  



 

Bradati Delko je zaslutil, da mu nenavadni človek poskuša dopovedati, 
da je vprašanje, ki ga je zastavil, zastavil neumno. Nekoliko je mencal, 
nato pa rekel:  

»Kaj ko bi midva nehala 'poplesavati okoli vroče žerjavice' in bi vi bolj 
jasno povedali, o čem sploh govorite?«  

Nenavadni človek je po slišanem kuhani kostanj, ki ga je nameraval 

potisniti v usta, spustil nazaj v lonec, se zazrl bradatemu Delku v oči in 
mu rekel:  

»Prišel si k meni in mi rekel, da me vsi ljudje sovražijo. Besede, ki si 

jih uporabil, so bile besede kolektivnosti. Zelo redko se zgodi, da tisti, 
ki k stvarem pristopajo kolektivno, naredijo kaj dobrega in modrega. 

Po navadi so to ljudje, ki bi predvsem radi bili videti dobro in modro 

pred drugimi ljudmi in jih iskreno reševanje problemov in izboljševanje 
okoliščin niti ne zanima. Velika večina vseh problemov se lahko reši 
samo, če se človek poglobi na individualne ravni problema.«  

Bradati Delko je še kar resnobno strmel v nenavadnega človeka in 

pripomnil:  

»Nisem čisto prepričan, če vam sledim.«  

Nenavadni človek je nadaljeval:  

»Gospod Ljudje ne obstaja, obstajajo samo posamezniki s svojimi 

individualnimi osebnostmi in med temi posamezniki so nekateri tudi 
taki, ki me poznajo ali mislijo, da me poznajo. In med takimi, ki vedo 
za moj obstoj, so tudi taki, ki me v tem trenutku sovražijo.«  

Bradati Delko je še vedno resnobno strmel v nenavadnega človeka in 
tiho dejal:  

»Ti pa znaš zakomplicirati stvari.«  

Nenavadni človek je rekel:  



 

»Vse dobre stvari so kompleksno zgrajeni dragulji. Enostavno je skoraj 
vedno slabotno in neumno.«  

Bradati Delko je nenavadnemu človeku hitro vskočil v besedo in rekel:  

»Dobro, dobro, da ne bova zašla s poti, govorila sva o vseh ljudeh, ki 
vas sovražijo, oziroma o tem, da je to po vaše neumna izjava.«  

Bradati Delko je v pričakovanju odziva z vprašujočimi očmi gledal 
nenavadnega človeka, ki se je na koncu tudi res odzval in rekel:  

»Vsakega človeka, ki je širše poznan, nekdo sovraži in nekdo ljubi. Bolj 

kot je človek poznan, bolj intenzivno se ta realnost opazi. Nekoga, ki 
ga nihče ne pozna, nihče niti ne sovraži niti ga nihče ne ljubi. Če bi mi 

ti, ko si prišel k meni, rekel, da me vsi ljudje, ki me poznajo, sovražijo, 

bi to bila realna možnost, čeprav jaz osebno vem, da to ni res. Ker pa 
si, ko si prišel k meni, rekel, da me vsi ljudje sovražijo, je to nerealna 

izjava, ker me vsi ljudje ne poznajo, vem pa, da me nekateri od tistih, 

ki me poznajo, sovražijo. Karkoli že človek naredi, bodo vedno taki 
ljudje, ki jim to ne bo všeč, in bodo vedno taki ljudje, ki jim bo narejeno 

všeč. Živeti življenje, katerega cilj je biti vsem ljudem všeč, je 
zapravljanje dragocenega časa.« 

Nenavadnemu človeku je bila kemija, ki jo je izžareval bradati Delko, 
všeč. Rekel mu je:  

»Prisedi, sovaščan, in zajemi kostanjev, dovolj jih je za dva 
Gozdičana.«  

Bradati Delko si ni pustil dvakrat reči. Usedel se je na jelševo klop 

poleg nenavadnega človeka, prijel v roke nekaj kostanjev in za hip se 
mu je zazdelo, da nenavadnega človeka vsi ljudje ljubijo. 

• • • • • • • 

 

 



 
2. DEL 

Od obiska bradatega Delka pri nenavadnem človeku je minilo že skoraj 

sedem dni. Na približno vsakih sedem dni se je skoraj vedno zgodilo, 

da je nenavadni človek in še nekaj drugih Gozdičanov za nekaj časa 
zapustilo vas. Nihče od Gozdičanov ni vedel, kam »dopustniki« takrat 

poniknejo. Med vaščani se je začelo šepetati. Sestavila se je celo 

skupina – poimenovali so se kar »nič nam ne uide« –, katere člani so 
bili prepričani, da nenavadni človek s svojimi »sopajdaši« načrtuje 

strašno in temačno stvar, ki da jih utegne na koncu vse pogubiti.  

Tudi tega svetlega – s soncem obsijanega – sedmega dne nenavadnega 
človeka in še nekaj drugih Gozdičanov ni bilo v vasi. Najbolj zagretim 

članom skupine nič nam ne uide je počil film. Dovolj jim je bilo. Sestali 

so se na domu enega od članov in se skupaj odpravili na »lov na 
čarovnice«. Oblekli so se kamuflažno in se kot lisice odplazili proti 

kraju, kjer naj bi se zbirali nenavadni človek in njegovi somišljeniki. 

Pritajili so se ob jasi in glej ga zlomka, na njej so bili – čisto resnično – 
okoli nenavadnega človeka res zbrani njim znani in neznani, še nikoli 

videni ljudje. 

Nenavadni človek je nekaj govoril, prisluhnili so mu: 

 

»Živelo je sila mogočno bitje, ki je imelo svoje domove posejane po 

vsem svetu, v katerem je prebivalo. Bili so to zelo razkošni in bogati 
domovi, ki jim je lepoto povečevala raznolikost kultur in načinov 

življenj bitij, ki so tam živela. To mogočno bitje je bdelo nad rastjo 

prebivalcev sveta, v katerem je prebivalo. V svojih domovih je imelo 
sobice, kamor so se prebivalci sveta zatekali, kadar so želeli kaj 

nasloviti na mogočno bitje. Čas je tekel, obdobja so minevala, 

prebivalci sveta so se razvijali. Sobice v domovih mogočnega bitja so 

postajale vedno bolj tesne – pretesne za sedaj že večje in bolj zrele 

otroke – prebivalce sveta mogočnega bitja. Mogočno bitje je ukazalo 
vojski svojih delavcev, da poruši njegove stare domove in na njihovih 

ruševinah postavi nove, v katerih bodo sobice za prebivalce sveta večje 

in v njih ne bo več pohištva za dojenčke in pritlikavce uma. 
In zgodilo se je. 



 

Mogočno bitje je zapustilo svoje stare domove, zapustilo je skrinjo 
zaveze in dalo vojski svojih delavcev proste roke pri ravnanju svojih 

starih domov z zemljo. 

A temu se je uprla nasprotnikova vojska – v stare domove mogočnega 
bitja zaležanih lenuharjev, ki je vojski delavcev mogočnega bitja 

povzročila mnogo preglavic, a načrta vojske naprednih, mogočnemu 

bitju zvestih otrok, ni uspela ustaviti. 
Na ruševinah starih domov so zrasli novi in mogočno bitje se je spet 

naselilo v njih. Sobice za prebivalce sveta so postale prave pravcate 

sobe in nekdaj veliki otročaji, ki so postali malo manj otročji, so se v 

njih počutili kot kralji. A čas se ni ustavil, obdobja so še naprej 

minevala, prebivalci sveta so se še naprej razvijali ..., a dolžnost predaje 

nadaljevanja te zgodbe prebivalcem sveta mogočnega bitja – ta 
dolžnost pa ne leži več na mojih ramenih, pripovedoval jo bo nekdo, ki 
bo izšel iz vrst tistih, ki bodo takrat živeli.« 

Nenavadni človek se je po končanem pripovedovanju zgodbe o 

mogočnem bitju – in nekajkrat že tudi med pripovedovanjem – obrnil 

in pogledoval v smeri, kjer so se skrivali nič nam ne uide lisjaki. To so 
opazili tudi oni sami in se začeli počasi umikati. Vrnili so se na kraj, 

kjer so se sprva zbrali, in tam na dolgo in široko razpravljali o videnem 

in slišanem na jasi nenavadnega človeka. 
Med njihovim razpravljanjem je zunaj nekaj počilo. Lastnik hiše, v 

kateri so bili zbrani, je takoj vedel od kje je prišel zvok. Pograbil je 

orožje in skozi zadnja vrata stekel do v zemljo vkopane luknje, ki je 
bila še maloprej prekrita z jelševimi vejami. Bila je to past za medvede, 

ki jo je imel skopano na zadnji strani svojega doma. V luknji je tiho in 

skrušeno sedela neznana ženska, okoli luknje pa so stale neznane osebe. 
Do luknje, vkopane v zemljo, so začeli prihajati tudi ostali radovedni 

lisjaki in med obema skupinama je prišlo do ostre besedne bitke. 

Izkazalo se je, da lisjaki niso bili edina skupina, ki je naskrivaj 
opazovala nenavadnega človeka in njegove poslušalce. Skrivoma so ga 

opazovali tudi vakumarji iz največjega mesta v deželi – Sterile. 

Najbližje večje mesto vasi Gozdič je bilo mesto Sterila. V njem so imeli 
glavno besedo vakumarji – verniki ateistične religije vakum. 

Vakumarji so verjeli, da stvari, ki so jih imeli zapisane v svoji trilogiji 

vakumarstva, ne obstajajo. Njihova »znanstvena« trilogija je bil en zelo 



 

velik in dolg seznam vsega, za kar so oni verjeli, da ne obstaja. Županu 
Sterile ni bilo všeč, da se okoli nenavadnega človeka zbira vedno več 

ljudi, in je najel skupino zagretih vakumarjev, ki jim je naročil 

opazovanje in zbiranje podatkov o nenavadnem človeku. Ta skupina 
vakumarjev je med opazovanjem decistov nenavadnega človeka 

opazila lisjake in odločili so se, da jim bodo sledili, da ugotovijo, kdo 

so. Vakumarji in lisjaki so se tako glasno prepirali, da bi decisti morali 
biti gluhi, da jih ne bi slišali. Sledenje glasovom prepira jih je pripeljalo 

do kraja, kjer se je vse dogajalo. Za decisti je do temne in globoke 
luknje prišel tudi nenavadni človek in zakričal v vse zbrane: 

»Upam, da ste se od vlečenja mojih besed na ušesa kaj pametnega 
naučili!«  

Vse je potihnilo. Nenavadni človek je nadaljeval:  

»Resnice lahko odkriješ z odkritim zavednim iskanjem resnic. Lahko 

jih odkriješ s prikritim zavednim iskanjem, lahko pa jih čisto nehote 
odkriješ po naključju. V katero od teh kategorij spadate vi?«  

Resno jih je vse preletel z očmi. Še vedno so bili vsi tiho. Nadaljeval 
je:  

»Včasih pa se celo zgodi, da so predstavniki vseh vrst odkrivalcev 

resnic tako sprti med sabo, da jim uspe pozabiti, da se prepirajo pred 
globoko temno jamo, v kateri so nesrečniki, ki potrebujejo rešitve.« 

Nenavadni človek je skočil v luknjo in iz nje – s pomočjo drugih – uspel 
dvigniti neznano žensko. Ko je bila že čisto zunaj, ji je nekaj prišepnil 

na uho. Videlo se je, da se ji je obraz, ki je bil že sprva resen, še bolj 

zresnil, postajala pa je tudi vedno bolj nestrpna. Bila je tudi jezna, ker 
je v jami slišala, kako so člani njene skupine izblebetali skoraj vse 

podrobnosti njihove naloge. Začela je besno udrihati po njih in brez 
slovesa zapuščati kraj dogodka. Sledili so ji tudi preostali vakumarji. 

• • • • • • • 

 



 
3. DEL 

Dan se je začel prevešati v noč. Bradati Delko je na sprehod peljal svoja 

dva psa. Sprehajal ju je po poti, ki jo je redno uporabljal za sprehajanje 

svojih psov. Ta pot je vodila od hiše Delkovih skozi Gozdič mimo 
kraja, kjer je domoval nenavadni človek, še mimo nekaj drugih hiš in 

se je po manjši stezici skozi gozd spet zaključila pri hiši bradatega 

Delka. Bradati Delko je s svojima psoma ravno obhodil hišo, ki je 
mejila na bivališče nenavadnega človeka, ko se mu je pred očmi začelo 

izrisovati dokaj nenavadno dogajanje. Neznana oseba, zakrita s kapuco, 

je na zagnano žagala varnostno verigo na kolesu nenavadnega človeka. 
Bradati Delko je bil sila močan in krepak mož in ni kaj dosti razmišljal, 

kaj mu je storiti. Spustil je pasja povodca iz rok, stekel proti kraju 

dogodka in s svojima rokama, polnima mišic in moči, pograbil 
neznanca. Ta je nemočen začel opletati z nogami in se dreti:  

»Spusti me! Kaj delaš! Nehaj! Daj me dol!«  

Bradati Delko je neznanca, ne da bi karkoli rekel, odnesel do vhoda 

bivališča nenavadnega človeka in močno udaril po vratih. Nenavadni 

človek je prišel do vrat in jih odprl. Bradati Delko mu je rekel:  

»Prijatelj, tatu sem ti prinesel! Kolo ti je hotel ukrasti!«  

Nenavadni človek je najprej pogledal neznanca, nato bradatega Delka 
in rekel:  

»Kar notri ga prinesi, da vidimo in slišimo, koga nam je prinesla noč.« 

Bradati Delko je neznanca odnesel v osrednji prostor doma 

nenavadnega človeka. Tam ga je posedel na jelšev stol in mu rekel:  

»Ne boš podivjal, če te spustim?«  

Neznanec je odgovoril:  

»Ne bom.«  



 

Bradati Delko ga je začel spuščati iz primeža svojih herkulskih rok, pri 
tem pa je neznancu iz žepa padla denarnica. Bradati Delko jo je pobral 
in začel gledati v njo. Neznanec se je zadrl:  

»Kaj delaš? Daj mi nazaj!«  

Bradati Delko je neznanca močno pritisnil ob jelšev stol in ga grozeče 
pogledal. Neznanec se je umiril. Bradati Delko je nadaljeval z 
brskanjem po neznančevi denarnici, rekel je:  

»Našemu nočnemu roparju koles je ime Odisejo Odisei. Oooo, danes 
pa si na pustolovščini, Odisejo Odisei!«  

Govorjenju bradatega Delka se je pridružil nenavadni človek, rekel je 
neznanemu človeku:  

»Ukrasti si poskušal moje kolo? Če bi vedel, kakšno težo na svojih 

ramenih nosi tisti, ki ga vozi, te danes ne bi bilo tu, a tu si, in povem ti, 

da jo boš nosil. Na svojih ramenih boš nosil težo, ki jo nosi tisti, ki vozi 
kolo, ki si ga ti danes poskušal ukrasti.«  

Besede nenavadnega človeka so zmedle bradatega Delka, ki je 
nenavadnemu človeku rekel:  

»Previden bodi, prijatelj moj. Ničesar ne veva o Odisejo Odiseu razen 
imena. Kdo ve, kakšen človek je?«  

Nenavadni človek je pogledal Odisejo Odiseia in ga vprašal: »Kakšen 
človek si, Odisejo Odisei?«  

Odisejo Odisei je odgovoril:  

»Takšen, ki poskuša preživeti, kot ve in zna. Zakaj bi tebi razlagal, 

kakšen človek sem. V Sterili se vsi norčujejo iz tebe. Govorijo, da nisi 
čisto pri ta pravi.«  

Nenavadni človek je rekel:  



 

»Sterilčan praviš, da si.«  

Pogledal je bradatega Delka in dejal:  

»Zdaj veva, kje je Odisejo Odisei doma, in če se ne bo obnašal, kot se 
spodobi, bo vsa Sterila izvedela, kdo krade kolesa.«  

Odisejo Odisei je začel prositi:  

»Ne! Prosim! Ne mi tega narediti! Prosim!«  

Bradati Delko je še enkrat pokazal Odisejo Odiseu, kakšen je obraz, ki 
grozi, in tudi tokrat ga je uspel umiriti. Nenavadni človek je rekel: 

»Takole se bova zmenila, Odisejo Odisei. Čez sedem dni boš prišel še 

drugič do mene in povedal ti bom tisto, česar ne veš, da hočeš slišati, a 
slišati hočeš. Povedal ti bom tisto, kar moraš slišati. Če te čez sedem 

dni ne bo, bova s prijateljem Delkom tukaj poskrbela, da bodo vsi 
izvedeli, da kradeš kolesa.«  

Bradatemu Delku ni bilo všeč, kar je slišal, a svojih občutkov ni več 
poskušal razodevati nenavadnemu človeku, vprašal ga je:  

»Ali naj pridem tudi jaz? Morda bo potrebna dodatna, močna roka?« 

Nenavadni človek mu je rekel:  

»To, kar si bova čez sedem dni povedala jaz in Odisejo Odisei, je samo 
za najina ušesa, tebe ne bom potreboval.«  

Nenavadni človek je stopil do vhodnih vrat, jih odprl in rekel: 

»Današnje igre pod mojo streho je konec.«  

Bradati Delko in Odisejo Odisei sta polna misli in občutkov izstopila 

skozi vrata domovanja nenavadnega človeka in vsak na svojo stran 
poniknila v noč. 

• • • • • • • 



 
4. DEL  

Nastopil je sedmi dan. Odisejo Odisei je okrog devete ure zvečer prišel 

do nenavadnega človeka. Nenavadni človek mu je odprl vrata v svoj 

dom. Usedla sta se. Jedla sta. Pila sta. Nenavadni človek je vprašal 
Odisejo Odiseia:  

»Kaj veš o meni?«  

Odisejo Odisei je odgovoril:  

»Vem, da učiš nauk, zaradi katerega te mnogi sovražijo. Sovraži te 

večina vernikov, ki jih poznam. Poleg njih so te začeli sovražiti še 

vakumarji. Slišal sem tudi, da imaš nekaj svojih učencev, to pa je tudi 
vse, kar vem.«  

Nenavadni človek je rekel:  

»Verniki, ki me ne marajo, so ljudje, ki raje uporabljajo stare nauke, 

kot da bi uporabili novega – izdelanega za njihov čas. Stare nauke raje 

uporabljajo zato, ker so zelo priročno orodje za hranjenje iluzije o 
razsvetljenosti, odrešenosti in notranji razvitosti.«  

Odisejo Odisei je rekel:  

»Ne razumem.«  

Nenavadni človek mu je rekel:  

»Poslušaj in boš razumel.«  

Nadaljeval je:  

»Človek, ki je bil pravi učitelj, ne šarlatan, in je živel pred več tisoč leti, 

je svoje sporočilo oznanjal v obliki nauka, ki je bil prilagojen razmeram 
tistega časa. Svoje sporočilo je oznanjal v obliki nauka, ki ga je sestavil 

tako, da so ga lahko pravilno uporabili ljudje tistega časa. Če bi učitelj, 

ki je bil pravi učitelj, ne šarlatan, živel več tisoč let v prihodnosti, bi 



 

svoje sporočilo oznanjal v obliki nauka, ki bi ga sestavil tako, da bi 
omogočil pravilno uporabo ljudem tistega časa. Dva nauka, ki bi ju ta 

učitelj učil – enega v preteklosti, drugega pa v sedanjem času, bi bila 

na zunaj videti kot dva različna nauka, a njuno sporočilo bi bilo ena in 
ista stvar. Ko ljudje v svojem času namesto nauka z enakim sporočilom, 

sestavljenega za njihov čas, izberejo nauk z enakim sporočilom, ki je 

bil sestavljen za pretekla obdobja, to najpogosteje naredijo zato, ker 
nočejo slišati pravega sporočila nauka, ker jim ni všeč, kar uči. Raje se 

oklenejo obleke nauka iz preteklih obdobij, s katero je pravo sporočilo 

nauka bolje zakrito, in lahko sebe in druge lažje preslepijo, kaj nauk v 

resnici uči. Lahko bi se reklo, da lulajo v svojo lastno skledo, ker če 

ima sporočilo nauka podlago v realnih zakonitostih sveta, bo edini, ki 

bo deležen sadov, ki jih nauk obljublja svojim uporabnikom, tisti, ki bo 
to sporočilo – v njegovi čisti obliki – uporabil v svojem življenju. Ne 

moreš, sedeč na oslu, doseči krajev, v katere zaplujejo kapitani bojnih 
ladij.«  

Odisejo Odisei je povzdignil glas:  

»Kapitani bojnih ladij! To se pa lepo sliši.«  

Nenavadni človek je nadaljeval:  

»Odisejo Odisei, prej si omenil vakumarje. Vakumarji so ateisti. 

Ateizem je pozitivna sila in je istočasno tudi negativna sila. Pozitivna 
sila je zato, ker zelo uspešno razbija bedaste izmišljotine teističnih 

religij, ki so si jih skozi tisočletja izmišljevali uporabniki orodja vere. 

Ateizem je pozitivna sila zato, ker uspešno razbija stvaritve igračkanja 
uporabnikov orodja vere z naravo morda obstoječih duhovnih realnosti. 

A istočasno je ateizem tudi negativna sila, ker si uporabniki njegovih 

filozofij zelo radi izmišljajo svoje vrste zgodbic o stvareh, ki po 
njihovem mnenju ne obstajajo. Ateizem je negativna sila, ker namesto 

iskanja resnic mnogokrat kar na slepo naredi zaključke – z uporabo 

orodja vere, da nekaterih stvari ni. In krona tega »modrega« obnašanja 
je odgovarjanje na vprašanje obstoja ali neobstoja boga.«  

Odisejo Odisei je rekel:  



 

»V redu, v redu, a kaj ima vse to opraviti z menoj. Ne razumem, zakaj 
vse to razlagaš meni?«  

Nenavadni človek je rekel Odisejo Odiseu:  

»Ti si glava razsvetljenika. Ti si eden od štirih stebrov, na katere bom 

postavil svojo hišo. Imenoval si se Odisejo Odisei, imenoval se boš 
Dejo Dei.«  

Dejo Dei je gledal v nenavadnega človeka in poskušal ugotoviti, če je 

nenavadni človek resen. Ko je ugotovil, da je resen, mu je rekel:  

»Čakaj malo, da te ne bom napačno razumel. Jaz sem tebi kradel kolo, 
ti pa boš mene postavil čez vse svoje učence?«  

Nenavadni človek je rekel:  

»Naučil se boš vsega, kar ti bo treba znati.«  

Dejo Dei je rekel:  

»Vse, kar sovraži tebe, bo zdaj sovražilo tudi mene. Nič kaj privlačno 
se ne sliši.«  

Nenavadni človek je rekel Dejo Deiju:  

»Pravi učitelj, ki ni šarlatan in čigar svetloba je močnejša od luči 

učencev, ki jih uči, bo vedno jezil, razburjal in strašil druga bitja okoli 
sebe, ki jim ni do tega, da bi se šibkim lučem bitij, od katerih teme se 

okoriščajo, povečevala moč. Prav tako jim ni do tega, da bi se sami 

osvetlili, ker so se zaredili v temi.«  

Dejo Deija so besede nenavadnega človeka začele strašiti, rekel je: 

»Dovolj sem slišal za danes, odhajam. Morda se še kdaj vrnem, morda 
se ne.«  

Dejo Dei se je sam pospremil do izhoda in odšel.  



 

Sedem Dejo Deijevih dni, ki je sledilo je bilo sedem najnemirnejših dni 
v njegovem življenju. Dejo Dei je bil lovec na užitke. Ko je okusil 

delček gibanice realnosti, se je njegova lakota vedno le še povečala. 

Hrepenel je po še več. Želel si je cele potice življenja. Pogoltniti je hotel 
vse, kar je bilo mogoče pogoltniti, a karkoli je že použil, ga ni dokončno 

nasitilo. Nobena stvar ga ni zadovoljila. Imel je nekaj prijateljev, s 

katerimi se je rad družil. Skupaj so hodili po zabavah in se poskušali 
dobro imeti. Poskušali so uživati. A Dejo Deiju ni uspelo. Začutil je, da 

dela nekaj narobe, a je te občutke v lovljenju hitro dostopnih užitkov 

preprosto le ignoriral. Ko ga je pred nekaj časa bradati Delko ujel pri 

kraji kolesa nenavadnega človeka, kolesa ni kradel, ker bi potreboval 

denar, ukrasti ga je hotel zato, ker si je mislil, da mu bo vrednost v očeh 

prijateljev narasla, če bodo izvedeli, komu je ukradel kolo. Lovil je 
občutke, ki bi jih dobil od občudovanja svojih občudovalcev, če bi mu 

kraja uspela. A kraja kolesa mu ni uspela. Njegove načrte sta prekrižala 

bradati Delko in nenavadni človek. Slednji ga je namesto kazni postavil 
kar na čelo svojih učencev. Se je morda ponorčeval iz njega? Dejo 

Deijeva glava je bila pred tem, da eksplodira. Začel se je oddaljevati od 

svojih starih prijateljev. Ne zato, ker bi si mislil, da je z njimi kaj 

narobe, ampak zato, ker se mu je vedno bolj dozdevalo, da bo nova 

stran knjige njegovega življenja vsebovala drugačen tip prijateljev od 

teh, ki jih je imel do takrat. Nemir, ki mu je naraščal v notranjosti, je 
uspel nekaj časa krotiti, a ukrotiti ga ni uspel. Nehal se je upirati glasu 

svoje vesti. Vdal se je in se napotil k nenavadnemu človeku. Skoraj 

četrtina poti je že bila za Dejo Deijem, ko so ga obstopili njegovi stari 
prijatelji. Prvi se je oglasil:  

»Kaj smo postali preslabi za tvojo družbo? Zdi se, kot da se skrivaš 
pred nami.«  

Drugi je dodal:  

»Pridi z nami, se gremo zabavat, bomo stregli petim čutom, kot da smo 
glave vrgli v smeti.«  

Tretji je rekel:  



 

»Pridi z nami, no, da se ne bomo slabo počutili. Nas je strah, da si 
mogoče pogruntal kakšno boljšo stvar od strežbe nagonom. Ne bi radi, 
da se hitreje razviješ od nas, prijatelj.«  

Začeli so se smejati. Dejo Dei jim je rekel:  

»Potrebujem nekaj časa za sebe, da se spravim v red.«  

Četrti od prijateljev se je razburil:  

»Ti in red! Ti si razsulo od človeka in boš takšen za vedno ostal, kar 
sprijazni se!«  

Dejo Dei si ni premislil. Poskusil se je na lep način posloviti od svojih 

starih prijateljev, a je od njih dobil le grde besede in iztegnjene 

sredince. Nadaljeval je svojo pot v smeri bivališča nenavadnega 
človeka.  

Dve četrtini poti sta že bili za Dejo Deijem, ko ga je obstopila druga 
skupina ljudi, od katerih ni poznal nobenega. Prvi od njih se je oglasil: 

»Ne boj se, smo na tvoji strani.«  

Drugi je dodal:  

»Vemo za tebe in za kolo.«  

Tretji je rekel:  

»Pridruži se nam, bomo na poti malo poklepetali.«  

Dejo Dei ni čisto dobro vedel, kaj naj naredi – kaj naj reče in se je na 

koncu skupini neznancev res pridružil, ker je ugotovil, da gredo proti 

kraju, kjer naj bi nenavadni človek učil svoje učence. Podali so se na 
pot. Premagali so razdaljo. Prišli so do cilja. Dejo Dei je prvič v svojem 

življenju stal na jasi nenavadnega človeka. Četrti iz njegove skupine 
mu je prišepnil:  



 

»Začelo se bo.«  

Dejo Dei ga je pogledal z vprašujočim izrazom na obrazu. Četrti iz 
skupine mu je rekel:  

»Razsvetilnica razsvetljevalnica se začenja.«  

In res se je začelo dogajati nekaj novega. Uvodne besede v razsvetilnico 

razsvetljevalnico – skupno razsvetljenje je pospremilo postopno 

prižiganje razsvetljave, ki je na koncu skupnega razsvetljenikanja 

osvetlila vso jaso nenavadnega človeka. Točke razsvetilnice 

razsvetljevalnice so si sledile ena za drugo in pripeljale razsvetilnico 
do dela, ko je nenavadni človek dobil besedo. Začel je govoriti: 

»Morda obstaja bog, morda ga ni. Boga, ki morda obstaja in za katerega 

nekateri trdijo, da vedo, da obstaja, spet drugi, da vedo, da ne obstaja, 
tega boga so ljudje v preteklih obdobjih oblačili v mnoga imena. 

Vprašanje se glasi: V katero ime smo morda obstoječega boga oblekli 

mi? In odgovor je naslednji: Ves človeški svet pozna morda 
obstoječega boga kot boga. Beseda bog je univerzalna beseda in jo 

pozna in uporablja ves svet. Imena za boga, ki niso ime Bog, ampak 

nekaj drugega, so si ljudje izmišljevali predvsem zato, ker so z uporabo 
svojega unikatnega imena za boga lahko ustvarili iluzijo in to iluzijo 

kasneje vzdrževali, da je bog realnost realnosti, ki je na njihovi strani. 

Izmislili so si vsa nešteta imena za boga, ker so na tak način lahko 
ustvarili in kasneje vzdrževali iluzijo, da je bog njihova lastnina, 

njihovo orodje in orožje, njihova zlata ribica za izpolnjevanje njihovih 

želja. Ker decisti nočemo biti in ne bomo bili še ena nova, dodatna 
skupina takšnih ljudi, zato mi morda obstoječega boga naslavljamo z 

univerzalno vsečloveško besedo in imenom za boga in ta beseda je Bog. 

Temu imenu za boga ne dodajamo in ne bomo dodajali na novo 
izmišljenih imen za morda obstoječega boga.«  

Po končani besedi nenavadnega človeka se je razsvetilnica 
razsvetljevalnica po svojih rednih točkah odvijala naprej in odvila do 

konca. Dejo Dei se je po tem, ko je bilo že vsega konec, prerinil do 



 

nenavadnega človeka. Uspel je ujeti eno od vprašanj njegovih učencev. 
Učenec ga je vprašal:  

»Eden od oznanjevalcev uporabe vere mi je poskušal razložiti, kako on 
in njegovi učenci razumejo uporabo vere. Rekel mi je, da je njega in 

njegove učence bog, ki je eden in edini, že pred nastankom človeštva 

izvolil izmed vseh ljudi. Rekel je, da oni verjamejo, da se ta izvoljenost 
od boga v praksi pokaže tako, da tisti, ki so izvoljeni od boga, na takšen 

ali drugačen način končajo kot uporabniki vere – verniki, ki verjamejo 
v tiste nauke, ki jih on oznanja. Kaj ti porečeš na to?«  

Nenavadni človek mu je odgovoril:  

»Takoj tisti trenutek, ko človek začne uporabljati okvarjena orodja, 

kakršno je orodje vere, se začne njegovo zapletanje v mreže slepega 

ugibanja. Bolj intenzivno, kot se njegova uporaba vere povečuje, 
močneje se v mreže slepega ugibanja zapleta in težje se mu bo kasneje 

iz njih rešiti. Vsak človek lahko samega sebe razglasi za posebej 

izvoljenega od boga. Odpre usta in se zadere v luno, da je izvoljen od 
boga, in je »inteligentna« operacija samooklicane izvoljenosti 

zaključena. Vsak človek lahko samovoljno razglaša elemente realnosti, 

kot da gre za dokazna gradiva njegove izvoljenosti. Oznanjevalec 
izvoljenosti, s katerim si se ti pogovarjal, je kot dokaz za svojo 

izvoljenost samovoljno razglasil element realnosti – vero v nauk, ki ga 

oznanja. Pri tem svojem neinteligentnem početju bi lahko kot »dokaz« 
za svojo izvoljenost razglasil, karkoli bi se mu porodilo v glavi kot 

primerno »dokazno gradivo«. Lahko bi verjel, da so od boga izvoljeni 

vsi tisti, ki so se rodili z rdečimi lasmi, ali pa vsi tisti, ki imajo pri 
štirinajstih letih štirinajst mozoljev na svojih nosovih. Možnosti je 

neskončno. Lahko bi si pravila za nove »izvoljence« izmišljeval do 
smrti.« 

Nenavadni človek je pogledal v učenca in ga vprašal:  

»Si razumel?«  

Učenec je rekel:  



 

»Razumem, da se vsak človek lahko sam okliče za izvoljenega od boga. 
A ne razumem, kako bi človek v primeru, da obstaja bog, ki je eden in 

edini, in bi izmed človeštva dejansko izvolil ljudi za posebne stvari, 

kako bi se ta izvoljenost potem sploh lahko v praksi pokazala in kako 
bi lahko človek v takšnem primeru ločil lažno izvoljenost od prave 
izvoljenosti?«  

Nenavadni človek je z očmi premeril vse ljudi okoli sebe, med njimi 
tudi Dejo Deija, in začel razlagati:  

»Če obstaja bog, ki je izvor vseh stvari, inteligenca vseh inteligenc, 

bog, iz katerega vzniknejo in vanj poniknejo vsi svetovi in zakoni, mu 

je morda res vse mogoče. In če takšno bitje dejansko obstaja, se pravila 
igre sveta, ki je vzniknil iz njega – pravila igre sveta, v katerem 

človeštvo živi, najpravilneje osvoji in nauči z opazovanjem pojavov in 

delovanj čim večjega števila delov tega sveta. Človeška zgodovina nas 
uči, da je vsak človek že s svojo lastno naravo nagnjen k postavljanju 

samega sebe v poseben položaj, ki naj bi bil boljši od položajev, v 

katerih so drugi ljudje. Podeljevanje statusa izvoljenosti je le ena od 
mnogih človekovih aktivnosti takšnih narav. Že zaradi poznavanja vseh 

teh človeških nagnjenosti je najbolje postopati tako, da se človek od 

deljenja statusa izvoljenosti čim bolj oddalji, kot je to v praksi sploh 
mogoče, ker če tega ne naredi, se mu zgodi to, da pristane v svetu, v 

katerem se skupine »izvoljencev« prerekajo in pobijajo med seboj, kdo 
od njih je izvoljen in kdo ni.«  

Nenavadni človek je prekinil z govorjenjem in po sedmih sekundah 
molka dodal:  

»Morda pa ob pravem času vsa bitja pridejo na vrsto za izvoljene 

položaje. In morda ne vsa ob istem času in morda ne vsa v istem svetu. 
Morda.«  

Nenavadni človek je bil že vidno utrujen. Začel se je umikati od 
množice. Z roko je nakazal Dejo Deiju, naj mu sledi. Ko sta prehodila 

za sedem minut poti, sta se usedla na podrto jelšo. Nenavadni človek je 

nakazal Dejo Deiju, da je čas za tišino. Sedela sta tam sedem minut, ne 



 

da bi izustila besedo. Nenavadni človek je naposled vstal, stopil par 
korakov vstran in z nogo nekaj vtisnil v zemljo pred seboj. Obrnil se je 
proti Dejo Deiju, ga pogledal in mu rekel:  

»Sediš na mnogih tisočletjih pred nekom in na dveh tisočletjih po 
nekom. Tisto, kar sledi, predstavljaš ti.«  

Nenavadni človek ni rekel ničesar drugega. Napotil se je proti domu in 

pustil Dejo Deija samega. Slednji je stopil do kraja, kjer je še malo prej 

stal nenavadni človek in pogledal v besede, vtisnjene v zemljo. Zamislil 

se je. Usedel se je nazaj na podrto jelševo drevo in na njem sedel še 

sedem minut. Začelo se je temniti. Vstal je. Z mislimi pri besedah, 

vtisnjenih v zemljo, je s solzami v očeh še zadnjič pogledal podrto jelšo. 
Obrisal si je solze in se tudi sam odpravil domov.

  



 

8. DECIZ: PARTNERSTVO 
 

Vsak človek ima pravico živeti ljubezensko in spolno življenje, ki si ga 
sam izbere, če pri tem ne krati pravic drugih ljudi, da živijo svoje 

ljubezensko in spolno življenje. Noben človek nima pravice drugega 
človeka siliti v ljubezensko ali spolno življenje po svojih nazorih. 

Zgornje pravilo bo edino, ki ga bomo decisti na področju partnerstva 

vedno in povsod brezkompromisno uveljavljali.  

Decisti, imejte možgane v glavah, ne v spolnih organih. Naj vašim 

spolnim organom vladajo vaši možgani in naj vašim možganom ne 
vladajo vaši spolni organi. 

Zdrava spolnost je tista, ki si jo vsak posameznik zgradi sam z uporabo 
svoje pameti in v zvestobi svoji vesti.

  



 

9. DECIZ: VIRTUALNI SVETOVI 

 

Vse človeške vojne na Zemlji so ustvarili človeški možgani. 

Vse krivice v človeških družbah so ustvarili človeški možgani. 

S spoznanjem, da so bili naši možgani v preteklosti izvor mnogega zla 

in bede v naši vrsti, in s spoznanjem, da je danes še vedno tako, je treba 

ravnati modro. Nespametno in nekoristno bi bilo, če bi se teh spoznanj 
ustrašili ali jih namenoma prikrili in zamolčali. Okvarjenih stvari se ne 

popravi z zapiranjem oči. Rešitve redkokdaj padejo z neba na našo 

mizo. Vzemimo vajeti v svoje zdrave roke. Imamo možgane, del 
katerih so tudi sistemi, ki v nas vzbujajo tudi želje in hotenja, katerih 

se včasih sami ustrašimo. Velikokrat se pred pošastnimi hotenji svoje 

narave poskušamo rešiti tako, da si hotenj, ki jih imamo, nočemo 
priznati ali pa jih pripišemo komu drugemu.  

Ne delaj si škode, vrsta moja. Del tvoje narave so tudi pošastne 

sestavine, za katere je treba zdravo skrbeti.  

Ne delaj si škode, vrsta moja. Poskrbi zase. Ustvari si umetne svetove, 
v katerih nihče zares ne trpi, in v teh svetovih na zdrav način izživljaj 
svojo pošastnost.  

Svet naravne realnosti imejte rezerviran za zdravo razvit del svoje 

narave, umetne svetove človeško ustvarjenih realnosti, v katerih ni 

vstavljenega pravega trpljenja, podobnega realnemu, biološkemu 
trpljenju, pa imejte rezervirane za pošasti. 

Ne bojte se svoje narave, plemenitite jo.

  



 

10. DECIZ (obredni): BLAGOSLAVLJANJE 

 

Decirarji/decirarke, blagoslavljajte in blagoslavljajte pogosto. 

Bodite mediji za vstop blagoslovov v življenja drugih ljudi. 

Blagoslavljajte takole: 

Dvignite roko, s katero ne pišete, visoko v zrak – proti nebu – in jo 
držite v takšnem položaju do konca delitve blagoslova – do konca 

blagoslovne molitve. Z drugo roko med izgovarjanjem blagoslovne 

molitve nad prejemnike blagoslovov naredite tri razsvetljenike. 
Naredite jih pri tistem delu blagoslovne molitve, kjer z močjo 
razsvetljenika kličete blagoslove nad blagoslovljence. 

Blagoslovna molitev: 

»Pripravite se na blagoslove iz fizičnih svetov. 

Pripravite se na blagoslove iz (morda obstoječih) duhovnih svetov. 

Pripravite se na blagoslove iz vseh svetov, ki obstajajo. 

V moči razsvetljenika naj v [tebe/vas] vstopijo blagoslovi s severa in 

juga ter vzhoda in zahoda.  

V moči razsvetljenika naj v [tebe/vas] vstopijo blagoslovi od zgoraj in 
od spodaj ter od zunaj in od znotraj. 

V moči razsvetljenika naj v [tebe/vas] vstopijo blagoslovi od blizu in 

od daleč, iz plitvin in iz globin. 

Blagoslovi, blagoslovite.« 

Medtem ko izgovarjate »blagoslovi, blagoslovite«, pri besedi 

blagoslovite nad prejemniki blagoslovov naredite še prstni simbol 
razsvetljenika, s katerim se blagoslavljanje zaključi.



11. DECIZ: ORODJA RAZSVETLITVE 

 

Ljudem, ki so se zavestno odločili, da bodo živeli v kreposti in so tej 
svoji odločitvi zvesti s krepostnim načinom živetja svojih življenj, 

takšnim biserom človeške vrste je lahko v veliko pomoč, če v svoja 

vsakdanja opravila vnesejo nekaj simbolike, ki jim na prijetne načine 
poveže njihove aktivnosti z njihovimi osebnimi prepričanji. Orodja 
razsvetlitve so orodja, namenjena uporabi v takšne namene. 

 

Osvobojenost, odrešitev, zveličanost, blaženost. 

Medij, most, pot. 

Ambrozija razsvetlitve 

Vzemi štiri sestavine, ki simbolizirajo decistični razsvetljenik, in iz njih 

pripravi živilo – hranilo. Presveti to hranilo v medij za vstop vsega 

dobrega in zdravega iz fizičnoenergijskih in morda obstoječih 

duhovnih svetov v tebe in tvoje življenje. Presveti navadno hranilo v 

ambrozijo razsvetlitve. Nahrani svoj organizem z ekstazo čiste nirvane. 
Uporabljaj ambrozijo razsvetlitve. Okusi to, kar okušajo bogovi. 

 

Osvobojenost, odrešitev, zveličanost, blaženost. 

Medij, most, pot. 

Nektar razsvetlitve 

Vzemi tri sestavine, ki simbolizirajo decistični trikotnik - trivzpon, in 

iz njih pripravi pijačo. Presveti to pijačo v medij za vstop vsega 

pozitivnega, dobrega in zdravega iz fizičnoenergijskih in morda 
obstoječih duhovnih svetov v tebe in tvoje življenje. Presveti navadno 

pijačo v nektar razsvetlitve. Napoji vesolje svojega bitja z ekstazo čiste 
nirvane. Uporabljaj nektar razsvetlitve. Okusi to, kar okušajo bogovi. 



 

Kot orodja razsvetlitve se lahko uporabi tudi pripomočke za vdihovanje 
zraka, razna mazila za telo itd. 

Svet vašega organizma naj bo mogočno vesolje, v katerega je vstop 
dovoljen tistemu dobremu, ki mu poznate obraz, in tistemu dobremu, 
ki mu obraza ne poznate. 

Manu Dei. 

 

 

  



 

12. DECIZ: HIERARHIJA PRIORITET 
 

Kreposten človek živi krepostno življenje. 

Načinov živetja krepostnega življenja je toliko, kolikor je bilo ljudi na 

svetu in jih še bo, ki so se odločili in se še bodo odločili živeti v 
kreposti. 

Eden od načinov krepostnega živetja življenja je življenje z uporabo 
hierarhije prioritet.  

Hierarhija prioritet je za krepostnega človeka, ki jo uporablja, seznam 
prednostnih dolžnosti in je vrstni red prednostnih nalog, ki jih 
krepostnemu človeku odkaže njegova vest.  

Ko kreposten človek sebe zdravo in zmerno preskrbi, začne ustvarjati 

presežke svojega delovanja. Kreposten človek ustvarjene presežke 

krepostno uporabi. Krepostna uporaba presežkov krepostnega človeka 

je velikokrat uporabljena v povezavi z uporabo hierarhije prioritet. 

Kreposten človek si svojo hierarhijo prioritet zgradi sam z uporabo 

svoje pameti in v zvestobi svoji vesti ter v njo umesti krepostno 
upravljanje s presežki, ki jih ustvarja s svojim krepostnim delovanjem. 

Kreposten človek je vitamin v organizmu človeštva, medtem ko je slab 
človek temu istemu človeštvu virus. 

Razlika med krepostnim in slabim človekom se najjasneje pokaže, ko 
človek začne ustvarjati presežke svojega delovanja.  

Kreposten človek presežke svojega delovanja krepostno uporablja, kar 
v praksi največkrat pomeni, da v zdravi, zmerni ljubezni do sebe in 

drugih pripadnikov svoje vrste nakopičene presežke svojega delovanja 

inteligentno in solidarnostno – kakor injekcije z zdravili – vceplja v 
pomoči potrebne dele človeških družb in s tem vzdržuje zdrave 
krogotoke organizma človeške vrste.  



 

Slab človek presežke svojega delovanja slabo uporablja, kar v praksi 
največkrat pomeni, da v nezdravi, pretirani sebičnosti kopiči presežke 

svojega delovanja z izločanjem teh presežkov iz zdravih krogotokov 

človeških družbenih sistemov. Slab človek je oseba, ki s presežki, 
ustvarjenimi s svojim delovanjem, ne pomaga drugim ljudem. 

Načinov živetja krepostnega življenja je toliko, kolikor je bilo ljudi na 
svetu in jih še bo, ki so se odločili in se še bodo odločili živeti v 
kreposti. 

Živi krepost, človek, zavrzi slabost.

  



 

13. DECIZ: NARAVA TRPLJENJA 

 

Trpljenje bitij je mogočna sila sil. 

Bitja trpijo, bitja se razvijajo. 

Trpljenje in razvoj sta v človeškem svetu neločljiva realnost. 

Brez trpljenja bi v človeškem svetu ne bilo razvoja. 

Kompleksni sistemi evolucije bitij so najbolj aktivni in v najbolj 

polnem delovanju takrat, ko jih v najbolj polno in aktivno delovanje 
potiska trpljenje. Brez trpljenja ne bi bilo razvoja, ne bi bilo evolucije 
– vsaj v človeškem svetu ne. 

Trpljenje je alarm, ki bitja opomni na nevarnosti, in je sprožilec 

obrambnih mehanizmov bitij, del katerih so nešteta omrežja sistemov 
evolucije.  

Nekatere religije so v preteklosti oznanjale in nekatere še vedno 

oznanjajo, da je trpljenje božje orodje, s katerim bogovi – ali bog – 
kaznujejo grešnike in celo nagrajujejo sledilce in izvoljence. Pri tem 

početju so čisto po naključju in nehote poveličevali in poveličali glavno 
pogonsko silo evolucije – trpljenje. 

Tudi ko je bilo trpljenje osmišljeno z vero oziroma s slepim ugibanjem, 

je ta slepa osmislitev še vedno obrodila mnogo dobrih sadov za našo 
vrsto. Družbe v preteklosti, v katerih so ljudje v trpljenju videli tudi 

dobro, so se v boju civilizacij izkazale za uspešnejše. 

Človek, ki ima v svojem življenju odprte oči za resnico in vidi v 

trpljenju to, kar trpljenje v vsej svoji skrivnostni veličini je, bo mnogo 

lažje prenašal stiske in tegobe svojega življenja, saj bo v njih videl to, 
kar v resnici so – generatorji, ki poganjajo njega in njegovo vrsto v 
veličino. 



 

Ne sme pa bitje, ki se trudi krepostno živeti, nasesti laži, da dobri ljudje 
trpijo, slabi pa ne. To laž med naivna bitja razširjajo agenti teme. 

Resnica je, da se v svetovih, v katerih se trpi, trpi. V takšnih svetovih 

trpi mlado in trpi staro. V takšnih svetovih trpi lepo in trpi grdo. V 
svetovih, v katerih se trpi, trpijo bogati in trpijo revni, trpijo zdravi in 

trpijo bolni. V svetovih, v katerih se trpi, se trpi in se bo trpelo, dokler 

se bo tam živelo. V takšnih svetovih trpi dobro in trpi hudobno, trpi 
pravično in trpi krivično. V svetovih, v katerih se trpi, se trpi, in ko 

modro bitje živi v svetu, v katerem se trpi, s svojimi mislimi, besedami 

in dejanji sodeluje pri operacijah zmanjševanja trpljenja, katerih cilj je 

dvig v svetove brez trpljenja – dvig v svetove, v katerih evolucijo 

poganjajo naprednejše sile od trpljenja. Cilj modrega bitja ni odprava 

trpljenja, ampak njegova nadgraditev – njegova nadomestitev. 

  



 

14. DECIZ: NAŠ SOVRAŽNIK SO NAŠE 

SLABOSTI 

 

Naš sovražnik so naše slabosti in slabosti drugih. 

Naš sovražnik smo mi sami, ko ne uspemo zbrati dovolj moči, da bi se 
uprli krivici. 

Naš sovražnik smo mi sami, ko ne uspemo zbrati dovolj moči, da bi bili 
zvesti svojemu prav. 

Naš sovražnik smo mi sami, ko nam zaradi lenobe primanjkuje 
kakovostnega znanja. 

Naš sovražnik smo mi sami, ko se namesto iskanja resnic zadovoljimo 
z zgodbicami o možnih resnicah. 

Naš sovražnik je pomanjkanje ljubezni do naše lastne vrste in drugih 

živih bitij. 

Naš sovražnik so naše slabosti in slabosti drugih.  

Premagajmo slabosti tako, da živimo kreposti.

  



 

15. DECIZ (obredni): OBRED ODPIRANJA 

TOKOV 

 

Odpiranje tokov je obred, pri katerem decirar/-ka posveti poljubno 

izbrano stvar ali stvari v medij ali medije za prehod koristnih, 

zdravilnih in morda obstoječih dobronamernih, materialnih in morda 
obstoječih duhovnih realnosti v življenja ljudi in nato uporabi te 

posvečene medije kot odprte kanale, prek katerih v udeležence obreda 

usmeri pozitivne, koristne, zdravilne in morda obstoječe dobronamerne 
realnosti iz materialnih in morda obstoječih duhovnih svetov. 

Obred odpiranja tokov ali obred odpiranja vrat decirar/-ka začne s 
posvetitvijo in presvetlitvijo medija/medijev (v nadaljevanju medijev), 

ki bodo uporabljeni pri obredu. V predhodno posvečenem prostoru na 

predhodno posvečeni oltar decirar/-ka položi predmete, ki jih bo 
uporabil/-a kot medije. Nad njimi izreče naslednje besede: 

»V moči tega razsvetljenika (decirar/-ka z roko nad predmeti naredi 

znak razsvetljenika) naj pozitivne, koristne, zdravilne in morda 

obstoječe dobronamerne realnosti iz materialnih in morda obstoječih 

duhovnih svetov (decirar/-ka z roko nad predmeti, ki jih posvečuje v 
medije, še enkrat naredi znak razsvetljenika), ki izvirajo iz izvorov 

vsega, kar obstaja (decirar/-ka z roko nad predmeti naredi še tretji 

razsvetljenik), presvetlijo te predmete in jih preobrazijo v posvečene 
medije – v odprta vrata, 

 

MANU DEI« (pri končnem »MANU DEI« decirar/-ka nad stvarjo, ki 

jo posvečuje v odprta vrata, naredi simbol prstnega razsvetljenika). 

 

****Simbol prstnega razsvetljenika se naredi tako, da se pokrčijo palec 
prstanec in mezinec in iztegne kazalec in sredinec. Z držanjem prstov 

v takšnem položaju se nato z roko naredi simbol razsvetljenika.*** 

 



 

Po presvetlitveni in preobrazbeni molitvi decirar/-ka posvečene medije 
poljubno razporedi po prostoru, kjer obred poteka, in jih na različne, 

izvirno in poljubno izdelane načine uporabi nad udeleženci obreda in 

med uporabo moli: 

»Pripravite sebe in svoja življenja na presvetlitev! 

Odprite svoja srca za skrivnostne darove, svoje možgane za nevidne 
blagoslove!  

Naj pozitivne, koristne, zdravilne in morda obstoječe dobronamerne 

realnosti iz materialnih in morda obstoječih duhovnih svetov vstopijo 

v vas in vaša življenja in vas napolnijo z dobrim. 

MANU DEI.« 

Nato sledi nekaj trenutkov tišine, ki jih decirar/-ka na koncu prekine in 
zaključi obred odprtih kanalov z naslednjimi besedami: 

»Kanali so zaprti« ali »Vrata so zaprta.« Pri teh besedah decirar/-ka z 
roko nad vse udeležence srečanja naredi zaključni razsvetljenik.  



 

16. DECIZ: SLAVILNO-ČASTILNA MOLITEV 

 

Častimo vas, morda obstoječe dobronamerne sile moči,  

častimo vas, morda obstoječe dobronamerne sile modrosti. 

Častimo vas, morda obstoječa dobronamerna bitja moči,  

častimo vas, morda obstoječa dobronamerna bitja modrosti. 

Častimo in poveličujemo vas, sile modrosti, 

častimo in poveličujemo vas, sile kreposti. 

Poveličujemo in častimo skrivnostne sile moči, 

od katerih v naša življenja priteka dobro.  

Slava vam in čast, izviri dobrega. 

Poveličujemo in častimo morda obstoječa skrivnostna bitja moči, 

od katerih v naša življenja morda pritekajo dobre stvari. 

Slava vam in čast, bitja dobrega. 

Slava vam in čast in poveličanje, izviri dobrega. 

Naj se stekajo tokovi dobrega iz izvirov vaših moči v naša življenja. 

Slava vam, čast vam in poveličanje vam.



17. DECIZ (obredni): RAZSVETLENIKANJE 

 

Kadar se razsvetljujete, govorite takole: 

 

»Izviri dobrega, odprite tokove, 

napolnite me z modrostmi in krepostmi, 

naj pozitivne, koristne in zdravilne realnosti  

iz fizičnih in morda obstoječih duhovnih svetov  

vstopijo v mene in moje življenje in me napolnijo z dobrim. 

MANU DEI.« 

 

Simbol za razsvetlikanje – razsvetljenik – je sestavljen iz treh tokov, ki 

izhajajo iz skupne točke, ki simbolizira možgane, srce in morda 

obstoječo dušo oziroma simbolizira stično točko človeka z morda 

obstoječimi omrežji dobrih stvari iz sveta duhovnih duhovnosti, 

simbolizira tudi stično polje človeka z gotovo obstoječimi omrežji 
dobrih stvari iz sveta fizičnih duhovnosti (še neodkritih fizičnih 

realnosti) in simbolizira stično točko človeka z zagotovo obstoječimi 

omrežji dobrih stvari iz odkritega in že poznanega fizično-materialnega 

sveta. 

Prvi tok, ki izhaja iz te skupne točke, predstavlja modrosti, drugi tok 

predstavlja kreposti, tretji, sredinski tok razsvetljenika pa predstavlja 

vse preostale pozitivne, koristne in zdravilne realnosti iz fizičnih in 

morda obstoječih duhovnih svetov – predstavlja zdravje v vsej svoji 

razsežnosti.  

Razsvetljenik naredite tako, da se z roko, s katero pišete, najprej 

dotaknete čela in nadaljujete z dotikom desne rame, nato se spet 

dotaknete čela in nadaljujete z dotikom leve rame. Nato se še enkrat 
dotaknete čela, nadaljujete z dotikom prsi in končate z obrisom 

enakostraničnega trikotnika - trivzpona  na svoje prsi in izgovorom:  



 

»MANU DEI.« 

 

 

 

Osebni razsvetljenik se lahko naredi tudi na naslednji način:  

Z roko, s katero pišete, z enim prstom ali več prsti hkrati na čelo 

naredite simbol razsvetljenika - običajno obrnjenega navzdol, lahko pa 
se znak razsvetljenika naredi tudi obrnjen v desno ali levo stran. 

Pomembno je le, da se razsvetljenika ne naredi obrnjenega navzgor 

proti nebu, ker decisti z uporabo razsvetljenika v svoja življenja vabimo 
koristno, pozitivno in zdravilno iz naslova poznanega fizičnega sveta, 

fizične duhovnosti in morda obstoječe duhovne duhovnosti. Človeštvo 

že tisočletja uporablja nebo kot simbol dobrega, zdravega in 
krepostnega in tukaj decisti ne mislimo spreminjati ničesar. 

Razsvetljenika nikoli ne obračamo obrnjenega navzgor, ker bi tako 

obrnjen razsvetljenik simboliziral slabosti in nezdravje, kar pa decisti 
poskušamo zmanjševati in po možnosti do potankosti odpraviti (v 

praksi bo to seveda nemogoče, lahko pa se temu cilju maksimalno 

približamo). Razsvetljenik simbolizira kreposti in poskus povezovanja 
s koristnimi, zdravilnimi in pozitivnimi silami. Kreposti so v preteklosti 

simbolično prehajale v življenja ljudi od zgoraj navzdol, zato se tudi 



 

razsvetljenik naredi obrnjen navzdol ali obrnjen v levo ali v desno stran. 
Nikoli se razsvetljenika ne naredi obrnjenega navzgor. Osebno 

razsvetlikanje se nadaljuje z znakom razsvetljenika, ki se ga naredi na 

ustnice in se ga lahko naredi obrnjenega v levo stran, v desno stran ali 
obrnjenega navzdol. Razsvetlenikanje se zaključi z znakom 

razsvetljenika na prsih, ki je lahko obrnjen poljubno v vse smeri – z 

izjemo navzgor. Namesto zadnjega razsvetljenika se lahko na prsi 
položi odprto dlan in se jo nato premakne proti srcu in tam naredi prstni 

simbol razsvetljenika. Lahko se naredi tudi samo prstni razsvetljenik 
ali na prsi položi le razprto dlan. 

Način osebnega razsvetlenikanja je v veliki meri poljubna odločitev 

uporabnika in ga vsak posameznik lahko naredi po svoje. (Lahko se 
naredi samo enega od razsvetljenikov na poljubnem delu telesa, lahko 
se jih naredi več.)  

Razsvetlenikanje je orodje v rokah decistov in uporabnikov decizma, 

ki niso polno decizani decisti, a vseeno uporabljajo svetovni nazor 

decizma v svojih življenjih, in je kot orodje zgrajeno za osebe, ki bi 
rade v svoj simbol poskusa povezovanja z dobrimi, koristnimi in 

zdravilnimi realnostmi iz fizičnih svetov in morda obstoječih duhovnih 
svetov dodale kanček svoje osebnosti.  

Pri razsvetlikanju lahko tisti, ki to želi narediti, pred dotikom prve točke 

razsvetlikanja – čela roko iztegne proti nebu in se simbolično in morda 
dejansko poveže z dobrimi, koristnimi in zdravilnimi realnostmi iz 

fizično-materialnih svetov in morda obstoječih duhovnih svetov tako, 

da nato roko premakne nazaj proti prvi točki razsvetlikanja – čelu. To 
naredi tako, kot da bi z neba nekaj vzel in prenesel v svojo glavo. Ko 

se nato z roko dotakne čela, naj nadaljuje z običajnim postopkom 
razsvetljenikanja. 

Razsvetljikajte se in razsvetljikajte druge. Uporabljajte razsvetljenik v 

svojih življenjih in naj vam bo simbol za vse dobro.



18. DECIZ (obredni): OBRED ODPUŠČANJA 

PREKRŠKOV ZOPER VEST 

 

Ko vam življenje uničuje grenka vest, ki ste si jo grenko naredili s 
svojimi slabotnimi dejanji, takrat molite takole: 

»Obteženo vest bi rad sprostil,  

svojih krivd bi se rad znebil. 

Čutil sem, da je narobe, 

a sem vseeno storil. 

Obljubim, da se bom trudil z vsemi svojimi močmi, 

da svojih napak ne bom ponavljal in svojih krivd ne pomnožil. 

Prosim vas, vse sile svetov, ki imate morda moč odpustiti, odpustite 

mi! 

Prosim vas, vsa bitja svetov, ki imate morda moč odpustiti, odpustite 

mi! 

Prosim vas, vse stvari, ki obstajate v vseh svetovih in imate morda moč 
odpustiti, odpustite mi! 

Obljubim, da se bom trudil z vsemi svojimi močmi, 

da svojih napak ne bom ponavljal in svojih krivd ne pomnožil. 

Odpustite mi moje slabosti in me napolnite s krepostmi. 

Odpustite!« 



 

Kadar decirar/-ka drugim deli decistično obredno odpuščanje, naj to 
stori takole: 

Obred odpuščanja prekrškov zoper vest naj decirar/-ka začne z uvodno 

molitvijo v obliki vprašanja, naslovljenega na udeležence obreda: 

»Obteženo vest bi radi sprostili, 

svojih krivd bi se radi znebili. 

Čutili ste, da je narobe,  

a ste vseeno storili. 

Ali obljubite, da se boste trudili z vsemi svojimi močmi, 

da svojih napak ne boste ponavljali in svojih krivd ne pomnoževali?« 

Osebe, ki se jim podeljuje decirarjevo/decirarkino decistično 
odpuščanje, morajo odgovoriti: 

»Obljubimo.« 

Decirar/-ka nato nad tiste, ki jim podeljuje odpuščanje, z roko naredi 

tri razsvetljenike in pri vsakem razsvetljeniku odmoli eno od naslednjih 

molitev: 

Prvi razsvetljenik:  

»Prosim vas, vse sile svetov, ki imate morda moč odpustiti,  

odpustite jim!« 

Drugi razsvetljenik:  

»Prosim vas, vsa bitja svetov, ki imate morda moč odpustiti,  

odpustite jim!« 



 

Tretji razsvetljenik:  

»Prosim vas, vse stvari, ki obstajate v vseh svetovih in imate morda 
moč odpustiti, odpustite jim!« 

Decirar/-ka nato nadaljuje: 

»Obljubili so, da se bodo trudili z vsemi svojimi močmi, 

da svojih napak ne bodo ponovili in svojih krivd ne pomnožili. 

Odpustite jim njihove slabosti in jih napolnite s krepostmi. 

Odpustite!« 

Ko decirar/-ka zaključi molitev odpuščanja, pri zadnji besedi molitve, 
besedi odpustite, z roko nad udeležence obreda naredi prstni simbol 
razsvetljenika in s tem tudi zaključi obred. 

Naj bo potreba po odpuščanju v vaših življenjih čim manjša. 

Naj jo preseže življenje, polno kreposti. 

Odpuščajte sebi in naj drugi v imenu morda obstoječih realnosti iz 
fizičnih in morda obstoječih duhovnih svetov, ki imajo morda moč 

odpuščati, odpuščajo vam.

  



 

19. DECIZ: BITI DECIST 

 

Biti decist,  
biti eno z duhom krepostnih prednikov človeštva,  

biti eno z njimi, ki so se skozi zgodovino naše razvijajoče se vrste 
trudili, da bi svet, v katerem so živeli, naredili boljši. 

Biti decist,  

ne verjeti, ampak iskati in preverjati,  
ne obupovati, ampak se izklesavati, se izboljševati. 

Biti decist, 
ne slepo ugibati, a dopustiti obstoječim pozitivnim, koristnim in 

zdravilnim realnostim iz fizičnih in morda obstoječih duhovnih svetov 
dostop v podporo svojemu razvoju in nadgrajevanju. 

Biti decist,  

uporabljati svojo glavo in se je ne bati,  

po pameti, krepostno živeti in ne slabeti. 

Biti decist, 
biti ponosen uporabnik nauka, ki je nadgradnja krepostnih naukov iz 
preteklosti. 

Biti decist, 

biti srečen in vesel, da ti življenje usmerja nauk, ki te nikdar ne bo 

zapeljal v slepo ulico protislovij in vraževerij, če ga boš le zdravo in 
pravilno uporabljal. 

Biti decist, 
biti človek, ki svojo zavest napaja z ambrozijo decizma, 

biti bitje, ki svoj organizem plemeniti z nektarjem bogov.

  



 

20. DECIZ (obredni): RAZSVETILNICA 

 

Razsvetilnica (ali razsvetljevalnica) je in naj vam bo najsvetejši obred, 
ki simbolizira in bo simboliziral decističnega duha. 

Razsvetilnica je zgrajena iz dvanajstih delov, od katerih sta dva dela 
razsvetilnice posebne, poljubne narave. Ta dva poljubna dela 

razsvetilnice simbolizirata svobodo in dva osrednja simbola decizma. 

Ta dva poljubna dela razsvetilnice morajo pred vsako razsvetilnico 
pripraviti decirarji v sodelovanju z laiki decisti. Izmed dveh poljubno 

izbranih delov razsvetilnice mora biti en del razsvetilnice vedno 

poljubno izbran obred, izbran izmed vseh decističnih obredov. Drugi 
poljubno izbrani del razsvetilnice mora biti nekaj drugega, nekaj 

primernega okoliščinam časa, v katerem se razsvetilnico opravlja (npr. 

petje, meditacije, igre, branje knjig iz drugih svetovnih nazorov – 
filozofij, religij itd.). 

Razsvetilnico vodijo in jo bodo v prihodnje vodili decirarji/decirarke – 

oznanjevalci/oznanjevalke, varuhi/varuhinje in razvijalci/razvijalke 
decizma. 

Med posameznimi točkami razsvetilnice se bodo in naj se predvajajo 
ali v živo ustvarjajo različni zvoki in melodije. 

Uporabni primeri:  

- poslušanje zvokov iz narave,  
- igranje na različna glasbila – brez petja,  

- predvajanje zvokov iz vesolja,  

- predvajanje zvokov, ki nastanejo ob različnih človeških 
opravilih,  

- zvoki ki jih ustvarjajo živali, rastline itd. 

Razsvetilnica se začne in se bo začela s skupnim razsvetljenjem vseh 

udeležencev razsvetilnice, ki ga v imenu vseh udeležencev 



 

razsvetilnice izvede decirar/-ka (ali decirarji/-ke) in se zaključi s 
skupno izgovorjenim – MANU DEI –.  

Razsvetilnica se nadaljuje z obredom plamena. 

Po obredu plamena je na vrsti skupinsko obredno odpuščanje.  

Sledi branje iz decira.  

Po branju iz decira nastopi čas za pouk iz življenja – pouk decirarja/-

ke o življenjsko pomembnih tematikah. 

Sledi podelitev decirarjevega/decirarkiniga skupinskega blagoslova, ki 
se ga podeli vsem udeležencem razsvetilnice.  

Sledi osrednji dogodek razsvetilnice: odpiranje tokov ali odpiranje vrat. 

Po osrednjem dogodku – srcu razsvetilnice/razsvetljevalnice (obredu 
odpiranja tokov) – nastopi čas za skupno zahvalno molitev, 

ki se prevesi v del razsvetilnice, ki je posvečena odkritim, fizičnim 

realnostim. Ta del razsvetilnice se imenuje nova spoznanja. Pri tem 
delu razsvetilnice se predhodno izbere eno novo človeško odkritje – 

novo vednost – in se to novo človeško odkritje na čim bolj razumljiv in 
privlačen način predstavi vsem udeležencem razsvetilnice. 

Po novih spoznanjih sledi prvi od poljubno izbranih delov razsvetilnice 
– poljubno izbrana dejavnost (manjši koncerti, glasbeni nastopi itd.). 

Temu sledi poljubno izbrani obred, ki je drugi poljubno izbrani del 

razsvetilnice, 

ki se na koncu prevesi v zaključni del razsvetilnice/razsvetljevalnice, 

ki je zaključni blagoslov. Decirar/-ka ali več decirarjev/decirark na 
koncu razsvetljevalnico zaključi z naslednjim zaključnim 
blagoslovom: 



 

»Končuje se naše srečanje, končuje se naša razsvetilnica. Naj 
skrivnostna moč decističnega duha, ki nas je prežarčevala med 

razsvetilnico, v moči tega razsvetljenika (decirar/-ka nad ljudmi z roko 

naredi znak razsvetljenika) in naših osebnih razsvetljenikov (pri izreku 
slednjega se vsi, vključno z decirarjem ali decirarko, osebno 

porazsvetlijo) nadaljuje svojo razsvetljevalno pot v življenjih nas vseh 
decistov, ki smo bili del te razsvetilnice/razsvetljevalnice.  

MANU DEI.« (Vsi ponovijo: »MANU DEI«.) 

Razsvetljevalnice se opravljajo in se bodo opravljale vsakega sedmega, 

štirinajstega, enaindvajsetega in osemindvajsetega dne vsakega meseca 

(izjemen primer je le sedmi mesec, ko je in bo samo ena 
razsvetljevalnica, ki je in bo del osrednjega decističnega dogodka – 

pohoda luči) ob sedmi, štirinajsti in enaindvajseti uri. (Razsvetljevalnic 

ni nujno opraviti ob vseh teh treh urah, lahko se jih opravi tudi samo ob 
eni od teh ur ali samo ob dveh za razsvetljevalnice določenih urah.) 

Kadar čas ali katera druga ovira ne dopusti, da bi se razsvetilnico v 
celoti opravilo takrat, kot je priporočeno, da bi se jo naj opravilo, se 

lahko izvede kratka oblika razsvetilnice/razsvetljevalnice.  

Kratka oblika razsvetilnice: 

(zgrajena je iz sedmih delov) 

Kratka razsvetilnica se začne s skupnim razsvetljenjem vseh 

udeležencev razsvetljevalnice, ki ga v imenu vseh izmoli decirar/-ka 
(ali decirarji/decirarke) in se zaključi s skupno izgovorjenim  
MANU DEI. 

Sledi skupinsko obredno odpuščanje. 

Razsvetilnica se nadaljuje s podelitvijo decirarjevega/decirarkiniga 
blagoslova. 

Sledi branje iz decira, 



 

ki se nadaljuje z osrednjim dogodkom vsake razsvetljevalnice: 
odpiranjem tokov oziroma odpiranjem vrat.  

Po osrednjem dogodku razsvetljevalnice vsi odmolijo skupno zahvalno 
molitev.  

Skrajšana oblika razsvetilnice se tako kot običajna razsvetilnica 
zaključi z zaključnim blagoslovom. 

Razsvetilnica (ali razsvetljevalnica) je in naj vam bo najsvetejši obred, 

ki simbolizira in bo simbolizirala decističnega duha. 

  



 

21. DECIZ: ZAHVALJEVANJE 

 

Če se zahvališ nekomu, ki ga ni, za nekaj, česar nisi nikoli prejel, 
ničesar ne izgubiš. Če pa se pozabiš zahvaliti nekomu, ki obstaja, za 

nekaj, kar si od njega prejel, pa ne veš, da obstaja, in ne veš, da si od 

njega prejel, a vseeno dopuščaš možnost, da si od tega neznanega 
nekoga morda nekaj neznanega prejel, ti ta neznani nekdo, ki ti je 

morda dajal, zaradi tvoje nehvaležnosti tega, kar ti je morda dajal, 

mogoče ne bo več dajal ali pa ti bo dajal v manjši meri in izguba zate 
je lahko velika. 

Ne pozabite se zahvaljevati. 

Zahvalna molitev: 

»Hvala vam, silam svetov, za vse dobro, ki sem ga (morda) prejel od 
vas. 

Hvala vam, bitjem svetov, za vse dobro, ki sem ga bil (morda) deležen 
od vas. 

Hvala vam, vsem stvarem, ki obstajate v vseh fizičnih, fizično 

duhovnih in morda obstoječih duhovno duhovnih svetovih, za vse 
dobro, ki sem ga kadarkoli v svojem življenju (morda) prejel od vas, in 
za vse dobro, ki ga bom (morda) še kdaj prejel od vas. 

(Nočem biti obdarjenec, ki se za svoja darila nikoli ne zahvali. 

Nočem biti blagoslovljenec, ki za prejete blagoslove nikdar ne reče 
hvala.) 

Iskreno, iz srca vam hvala.«

  



 

22. DECIZ: MAITREJE 

 

Meditacija je zelo pomembno orodje pri razvijanju in razsvetljevanju 
notranjega sveta človeka, ki zavestno sodeluje pri svojem razvoju in 
razvoju sveta, v katerem prebiva.  

Decizem je svetovni nazor, ki stremi k stanju, v katerem bi bila svoboda 

vsakega človeka na najvišji možni ravni. To stremljenje k svobodi je 

manifestirano in bo manifestirano v prihodnje tudi pri aktivnostih 
uporabe orodja meditacije. Vsak decist se svobodno odloča in se bo 

svobodno odločal v prihodnje, s kakšnimi tehnikami in metodami 

vstopa in bo vstopal v prihodnje v vesolje meditacij. 

V vesolju meditacij obstaja veliko galaksij in ena od njih je galaksija 

meditacije agnostika decista.  

Decistu se pri uporabi orodja meditacije priporočajo sestavine, ki 

njegovo meditacijo naredijo izrazito decistično. Na zlati vrvici 

galaksije meditacije decista se v družbi mnogih zvezd nahaja in se bo 

nahajalo v prihodnje sedem svetlečih, sijočih zvezd, ki predstavljajo 

sedem prevladujočih drž decista v meditaciji. Te prevladujoče drže 

decista v meditaciji simbolično predstavljajo sedem točk dveh 
najpomembnejših simbolov svetovnega nazora agnostičnega decizma 

– razsvetljenika in decističnega trikotnika - trivzpona. Drže se 

imenujejo: 

maitreje decista.  

• Prva maitreja je sedeč položaj na sedalu v zdravem, pokončnem stanju 
hrbtenice. Roki pokrčeni počivata ob telesu, vsaka na svoji strani, na 

naslonih za roke. Nogi sta neprekrižani, vsaka na svoji strani telesa, v 

zdravem položaju vladarja, ki sedi na prestolu. To je položaj in to je 

drža, ki se imenuje prva maitrejeva drža decista. 

• Druga maitreja je sedeč položaj na sedalu v zdravem, pokončnem 

stanju hrbtenice. Roki pokrčeni počivata ob telesu, vsaka na svoji 

strani, na naslonih za roke. Položaj nog je prekrižan pri kolenih. 
Največkrat desna noga prekriža levo, lahko pa je tudi obratno in leva 



 

noga prekriža desno. Druga maitrejeva drža decista razkrije dva 
simbola, ki simbolizirata prepričanje decista – razsvetljenik in 

decistični trikotnik. Pri prekrižanju nog v kolenih se med nogami 

človeka v meditaciji izriše trivzpon, na katerega sije simbol 
razsvetljenika, ki se izriše na sklenjenih rokah sedečega v meditaciji 

decista. To je položaj in to je drža, ki se imenuje druga maitrejeva drža 

decista.  

• Tretja maitreja je sedeč položaj na sedalu v zdravem, pokončnem 
stanju hrbtenice. Roki, prekrižani na prsih, držita rami, vsaka drži ramo 

na nasprotni strani telesa. Nogi sta neprekrižani, vsaka na svoji strani 

telesa, v zdravem položaju vladarja, ki sedi na prestolu. To je položaj 

in to je drža, ki se imenuje tretja maitrejeva drža decista. 

• Četrta maitreja je sedeč položaj na sedalu v zdravem, pokončnem 

stanju hrbtenice. Roki, prekrižani na prsih, držita rami, vsaka drži ramo 

na nasprotni strani telesa. Položaj nog je prekrižan pri kolenih. 
Največkrat desna noga prekriža levo, lahko pa je tudi obratno in leva 

noga prekriža desno. To je položaj in to je drža, ki se imenuje četrta 

maitrejeva drža decista. 

• Peta maitreja je stoječ položaj v zdravem, pokončnem stanju 
hrbtenice. Roki sta sklenjeni na prsih v drži molitve. Nogi sta zravnani, 

vsaka na svoji strani telesa, v zdravem položaju angela čuvaja, varuha 

svetov otrok luči. To je položaj in to je drža, ki se imenuje peta 

maitrejeva drža decista. 

• Šesta maitreja je stoječ položaj v zdravem, pokončnem stanju 

hrbtenice. Roki, prekrižani na prsih, držita rami, vsaka drži ramo na 

nasprotni strani telesa. Nogi sta zravnani, vsaka na svoji strani telesa. 

To je položaj in to je drža, ki se imenuje šesta maitrejeva drža decista. 

• Sedma maitreja je stoječ položaj v zdravem, pokončnem stanju 

hrbtenice. Roki se držita za hrbtom. Nogi sta zravnani, vsaka na svoji 

strani telesa, v zdravem položaju angela čuvaja, varuha svetov otrok 
luči. To je položaj in to je drža, ki se imenuje sedma maitrejeva drža 

decista. 

 



 

Roke se lahko pri vseh maitrejah prestavljajo iz položaja, v katerem so 
v meditacijo vstopile, v sklenjen položaj na prsih, ki je prevladujoč 

položaj rok pri meditacijah in molitvah v vsem človeškem svetu.  

V vesolju meditacij obstaja veliko galaksij in ena od njih je galaksija 

meditacije agnostika decista. 

Človeški možgani so kompleksen organ, sestavljen iz neštetih 

sistemov. Zelo hitro se zgodi, da se nepreviden človek ujame v 

labirinte, polne nevarnih slepil. Pri poglabljanju človeka v svojo 
notranjost je zato previdnost zelo pomembna stvar. 

Uporabljajte meditacijo enosti z vsem, kar obstaja, saj je umiritev vseh 
misli in miselna spojitev v eno z vsem, kar obstaja. Pri tej meditaciji je 

zelo pomembno, da meditirajoči različnih misli, ki mu vdirajo v 

njegovo izpraznjenje, ne sprejema kot duhovna sporočila, ker to niso. 
Med meditacijo enosti z vsem, kar obstaja, ko ste v fazi, ko poskušate 

utišati svoje misli in skrbi ter dati svoji notranjosti zrak čiste svobode 

in neujetosti, se ne pustite ujeti v osamljeno praznino svoje 
izpraznjenosti. Doseženo stanje notranje izpraznjenosti je šele začetek 

skoka v celostno povezanost z vsem, kar obstaja. Pravi razlog, zakaj se 

je treba izprazniti, ni v izpraznjenju samem, ampak v pripravi prostora 
v človekovi notranjosti za kasnejše doseganje povezanosti in enosti z 

vsemi stvarmi, ki obstajajo. V stanju izpraznjenja se s svojimi mislimi 

povežite s tisočerimi realnostmi v neštetih svetovih in postanite 
osvobojeni koščki sestavljanke vsega, kar obstaja. V organizmu svetov 
se ne počutite kot tujci, saj ste njegov nezavržljivi del. 

Meditacija enosti z vsemi obstoječimi stvarmi naj vam bo naravno 
pomirjevalo in poživitev in ne kalna voda vraževerja. 

Zdravo je za človeka, da se vsake toliko časa izprazni in napolni z 
meditacijo enosti z vsemi stvarmi, ki obstajajo. 

Bodite zdravi.

  



 

23. DECIZ: UČENKA – UČITELJICA 

 

Učenka je vprašala učiteljico:  

»Kaj je bolje biti bogat ali biti reven?«  

Učiteljica je odgovorila:  

»Biti boljši ali biti slabši?  

Biti najvišji ali biti najnižji?  

Biti krepak ali biti slaboten?  

Kaj je bolje,  

kaj je slabše?  

Vse je odvisno od odra, na katerem ocenjevalec stoji.  
Položaj, iz katerega izvira ocenjevalčeva orientacija, je tista knjižnica, 

iz katere pritekajo formule za določitev končnega rezultata. Človek, ki 

se je sposoben dvigniti nad vse odre in knjižnice svetov, preseže vse 
najvišje in najnižje in vse najboljše in najslabše. Človek, ki se je 

sposoben dvigniti nad vse izvire naselij formul, zagleda realnost 

takšno, kakršna realnost v resnici je – raznolika.  

Enakost ne obstaja, obstaja samo podobnost.  

Vse stvari so različne.  

Različnost vseh stvari je ena od najzanimivejših zakonitosti sveta, v 

katerem živimo, in če v prihodnosti nihče ne bo odkril identičnih 

delčkov, bo tako tudi ostalo.  

Tisti, ki je to sposoben spoznati, bo imel v vprašanjih boljšega in 
slabšega, bogatejšega in revnejšega … za vedno spremenjene 

odgovore. Namesto enega odgovora jih bo videl tisoč in namesto tisoč 
pravilnosti, ne bo videl nobene.«  

Učenko je učiteljičin odgovor močno presenetil.

  



 

24. DECIZ (obredni): OBRED PLAMENA 

 

Pred glavnim delom obreda naj decirar/-ka posveti ogenj, ki bo 

uporabljen pri obredu plamena. Po končanem obredu naj ogenj odsveti. 

Obred plamena uporabljajte kot simbol boja zoper vaše slabosti. Pri 
tem obredu naj oseba na list papirja napiše svoje slabosti, ki jih želi 

odpraviti in premagati, in naj nato med molitvijo izgorevanja ta list 

papirja vrže v ogenj. 

Molitev izgorevanja: 

»Naj prek udejanjene, uničujoče moči ognja nad mojim listkom v moje 

življenje vstopijo pozitivne, koristne in zdravilne sile in naj mi 
pomagajo premagati moje slabosti.« 

»Naj prek udejanjene, uničujoče moči ognja nad mojim listkom v moje 
življenje vstopijo morda obstoječa, pozitivna, koristna in zdravilna 

bitja kreposti in njihovi darovi in naj mi pomagajo premagati moje 
slabosti.« 

»Naj prek udejanjene, uničujoče moči ognja nad mojim listkom v moje 

življenje vstopijo pozitivnosti, koristnosti in zdravilnosti iz fizično-
materialnih in morda obstoječih duhovnih svetov in naj mi pomagajo 

premagati moje slabosti.« 

Ogenj, ki se ga uporabi pri obredu plamena, se lahko nadomesti z 

virtualnim ognjem, v katerega vsak udeleženec obreda vrže oziroma 

pošlje elektronski listek s svojimi slabostmi, ki jih mora program 

avtomatsko izbrisati iz obstoja, ko so poslani v virtualno datoteko – 
virtualni ogenj. Virtualni ogenj mora biti na velikem zaslonu, viden 

vsem udeležencem obreda, kjer mora biti vidno tudi pošiljanje sporočil 

s slabostmi (katerih vsebina ne sme biti vidna drugim) in se morajo 

vidno uničiti ob stiku z virtualnim ognjem. 

Pri izbiri virtualne različice obreda plamena mora decirar/-ka pred 

glavnim delom obreda plamena posvetiti vse dele virtualnega sistema, 

uporabljenega pri obredu, in vse te dele po končanem obredu tudi 
odsvetiti.



25. DECIZ: PONOS DECISTA 

 

Razvijati sebe in rasti v kreposti.  

Preseči slabosti in premagati krivice.  

Doseči morda obstoječe, rajske svetove.  

Se dvigniti na morda obstoječe, višje ravni življenja.  

Osvojiti morda potrebno odrešenje in poveličanje.  

Odkrivati dežele, ki še nikdar niso bile odkrite.  

Biti eno s pionirji, ki so že in še bodo razkrili nove resnice.  

Biti med razsvetljenimi svojega časa. 

Vse to je decizem in še mnogo več.  

Bodite ponosni, da ste del zdravega nazora.  

Bodite ponosni, da ste zdrave celice in ne gnijoča trupla.  

Bodite ponosni, da ste decisti, in naredite ponosne še druge.

  



 

26. DECIZ: GLASBA 

 

Glasba je mogočna sila, ki ima ogromno moči nad slišečim človekom.  

Je zdravilo in je strup, 

je mirilka in je dražilka.  

Glasba je orodje in je orožje,  

je tolažilka in je provokatorka.  

Glasba je sprožiteljica plazov besa  

in je močan tok vode na mlin duhovnega zanosa.  

Glasba je nakit ugleda  

in je sramotilni oder ponižanja. 

Je topla roka uspavanja  

in je eksplozija bujenja.  

Glasba je vogelni kamen pristnega veselja  

in je nosilni steber depresivne žalosti.  

Je pospeševalka časa  

in je raztegovalka trenutka.  

Glasba je dvigovalka prsi  

in je utež na sklonjeni glavi.  

Je vžig pretiravanja  

in aktivacija zmernega ravnanja.  

Samo slišeči bedak glasbe nikoli ne uporablja.  

Modro uporabljajte glasbo in naj vam bo pripomoček na poti v višine.



27. DECIZ: UPORABA VERE – IZSTOP IZ 

DECIZMA 

 

Kdorkoli bo z vero oziroma s slepim ugibanjem začel kvariti čistost 

decizma, takoj, tisti trenutek, ko bo to začel delati, ne bo več in ni več 
decist. 

Kdorkoli bo morda obstoječe realnosti začel brez trdnih dokazov 

»točno določati« in pretvarjati v iluzorne »gotovosti«, takoj, tisti 
trenutek, ko bo to začel delati, ne bo več in ni več decist. 

Decist nikoli in nikjer – v nobenih okoliščinah – ne uporablja in ne bo 
uporabljal vere. 

Vera je slepo ugibanje, naj jo uporabljajo tisti, ki radi živijo s prevezo 
čez svoje oči.

  



 

28. DECIZ: ČLOVEŠKA DUŠA 

 

Skrbite za svoja telesa, naj bodo maksimalno zdrava. Vaš obraz naj 
izžareva zdravega duha v zdravem telesu.  

Naj vas ne skrbi možni neobstoj človeške duše.  

Karkoli že človeška duša je – nekaj, kar ne obstaja, duhovna realnost, 

fizična realnost, mešanica fizične in duhovne realnosti ali karkoli 

tretjega, četrtega – je skrb za zdravje te morda obstoječe realnosti naša 
življenjska dolžnost.  

Bolje je skrbeti za nekaj, kar ne obstaja, pa se ne ve zagotovo, da ne 
obstaja, kot ne skrbeti za nekaj, kar ne obstaja, pa se ne ve zagotovo, 

da ne obstaja. Bolje je skrbeti za nekaj, kar obstaja, pa se ne ve 

zagotovo, da obstaja, kot ne skrbeti za nekaj, kar obstaja, pa se ne ve 
zagotovo, da obstaja. 

Skrbite za zdravje svojih življenj in pomagajte drugim pri njihovih 
prizadevanjih za zdravje. Ne pozabite, da ste krhka bitja in morate 

tistim, ki vam želijo pomagati, tudi vi sami dopustiti, da vam pomagajo. 

Ne bodite sebično samozadostni. Na drevesu sodelovanja zrastejo 
najslajši sadovi.

  



 

29. DECIZ: MREŽA KREPOSTI 

 

Kozmično-univerzalna mreža vsega obstoječega, stremečega h 

kreposti. 

Biti del tega omrežja.  

Se povezati s tem sijočim in mogočnim organizmom. 

Biti del programa krepostnih.  

Črpati življenjsko energijo iz kanalov pradavnih skrivnosti.  

Biti organ, ki dobiva svojo kri iz ožilja vseobstoječega dobrega.  

Biti vklopljen, povezan, zdrav, kreposten človek. 

Biti živ.

  



 

30. DECIZ: NI OBVEZNIH DEJAVNOSTI 

 

Obveznih dejavnosti iz naslova decizma v decizmu ni. 

Kdorkoli bi sebi ali drugemu človeku iz naslova decizma predpisoval 

»decistične obveznosti«, bi s tem ne oznanjal decizma in bi sam ne bil 
decist. 

Obveznih praznikov v nauku krepostnih ni. 

Obveznih obredov v nauku razsvetljenih ni.  

Obveznih srečanj v nauku svobodnih ni.  

Decizem mora biti orodje in je orodje v rokah pogumnih ljudi, ki si 
upajo razmišljati s svojo glavo in si ne pustijo zvezati rok s slepili in 

triki izkoriščevalcev neukih.

  



 

31. DECIZ: KRESNIČKA 

 

Hodiš po temnem predoru, bolj hiter kot si, bolj temno je.  

Z ostrimi iglami ti prebadajo roke.  

Spotikajo te in potiskajo, nihče ti ne pomaga.  

Ko rečeš »dobro«, govorijo, da si rekel »hudo«.  

Nihče te ne razume.  

Tvoje lastno telo ti nagaja z mnogimi slabostmi.  

Potiskajo te v blato in si na tvojem truplu zidajo palačo.  

Poveličujejo se tako, da ponižujejo in smešijo tebe.  

Vse te boli.  

Rana poleg rane je tvoja obleka.  

Ničesar nimaš, vse ti je bilo vzeto.  

Pred tabo je samo tema in za njo še več teme.  

Namesto da bi se te usmilili, te prezirajo in sovražijo.  

Obrali bi te radi do kosti.  

Rane skelijo, tako zelo bolijo.  

Tema, tema in še več teme.  

Ko si že na točki, da si z majhnim nožkom prerežeš žile, se ti v 

brazgotinasto čelo zaleti kresnička. Majhna, drobcena, utripajoče 

svetleča ti poplesuje pred od joka razdraženimi očmi.  

Nožek ti pade na tla.  

Iztegneš roke proti ljubki kresnički in glasno zajokaš.  

Drobcena lučka se ti še enkrat zapodi v čelo, a se od njega ne odbije 

nikdar več.



32. DECIZ: KALKIJA (MISTIKA DECISTA) 

 

Veliki mistiki naše človeške vrste so v preteklih obdobjih naše 
zgodovine oznanjali mnogo različnih stvari. 

(Med velikimi mistiki je bilo v preteklosti na žalost tudi veliko takih 
ljudi, ki so se »ukvarjali z mistiko« samo zaradi materialnih in drugih 

osebnih koristi. Takšnih okvarjenih primerkov se moramo vedno 
zavedati, ker če se jih pozabimo zavedati, lahko našemu iskrenemu 

iskanju resnic naredijo ogromno škode.)  

Decizem je nauk, ki nadgrajuje načine pristopanja k že odkritim 

realnostim, in je nauk, ki nadgrajuje načine pristopanja k morda 
obstoječim, še nepoznanim realnostim.  

Decisti imamo odprta vrata za vse realnosti, iz naslova katerih se lahko 

v naša življenja stekajo dobre stvari – za tiste, ki jih poznamo, in za 
tiste, ki jih ne. 

 

MISTIKA DECISTA – KALKIJA 

1. Zberi skupaj vsa dela mistikov (teiste, ateiste, agnostike, deiste itd.) 
iz vseh svetovnih nazorov, nastala skozi celotno zgodovino človeške 
vrste. Iz te zbirke ne izključi nikogar. 

2. Uporabi temeljni kamen agnostičnega decizma – orodje neuporabe 

vere na vseh skupaj zbranih delih mistikov človeške vrste. (Izloči iz 

njihovih del vse dele, ki so jih avtorji tja vnesli z uporabo slepega 
ugibanja – vere.) 

3. Če si pot skozi prvi dve točki mistike decista pravilno prehodil, imaš 
sedaj pred seboj prečiščena dela mistikov svoje človeške vrste. Uporabi 
jih. Poglabljaj se v njih. 



 

4. Kakršnakoli že je narava pravih razsvetlitev je razsvetljevanje tvoj 
cilj – je razsvetljevanje naš cilj. Takšno je jedro biti – nas, željnih 

razsvetlitev. Večkrat kot smo razsvetljeni, bolj smo zadovoljeni. Smo 

odvisniki od razsvetlitev. Nikoli nam jih ni dovolj in nam jih nikoli ne 
bo dovolj. Vedno jih bomo hoteli še več. Vedno bomo hrepeneli po še 

intenzivnejših zadovoljitvah, vedno bomo hrepeneli po še 

intenzivnejših razsvetlitvah. Nikoli jih ne bomo prenehali iskati. 

  



 

33. DECIZ: RELIGIOZNA DELA 

 

Mnoga religiozna dela vsebujejo dobre in koristne vsebine.  

Skrito in tiho čakajo pod gorami protislovnih nesmislov, ustvarjenih z 

vero, da jih človek brez preveze slepega ugibanja čez svoje oči odkrije 
in uporabi. 

Če imaš doma sliko, ki ima nov, kakovosten okvir, v katerem je staro, 

razpadajoče platno, in te ubogega človeka obdarijo z drugo sliko, ki 
ima star in razpadajoč okvir, a novo in mojstrsko obdelano platno, bi 

bilo zelo neumno od tebe, da bi svojo prvo sliko zavrgel z novim 

kakovostnim okvirjem vred. Sliki, s katero si bil obdarjen, odstrani 
stari, razpadajoči okvir, njeno mojstrsko obdelano platno pa prestavi v 

kakovostni okvir svoje prve slike in bo korist za tebe in za tvoje 
najdražje največja. 

Včasih se največji zakladi skrivajo med največjimi smetmi.

  



 

34. DECIZ: DELJENJE MNENJ 

 

Človek v sedanjosti je produkt vsega, kar se mu je zgodilo v preteklosti. 

Človek v sedanjosti je produkt vseh podatkov in informacij, ki jih je v 
različnih oblikah prejel v preteklosti. 

Človek v sedanjosti je produkt vseh fizičnih in morda obstoječih 

duhovnih spreminjanj stvari v preteklosti. 

Ne vsiljujte svojih mnenj drugim ljudem. 

Razsvetljujte druge, da svojih mnenj ne bodo vsiljevali vam. 

Vsak človek ima svoje mnenje o vsaki stvari, o kateri je sposoben imeti 
mnenje. Mnenje vsakega človeka je sestavljanka, sestavljena iz mnogih 

koščkov, ki so z različnimi procesi nastali v preteklosti. Ko nekomu 

prenesete svoje mnenje o neki stvari, v njegovo sestavljanko mnenja o 

tej stvari s tem dejanjem samo dodate nov košček sestavljanke, ki ga 
bo on z različnimi procesi umestil v svojo sestavljanko mnenj.  

Tisti ljudje, ki bi radi svoje mnenje vsiljevali drugim ljudem, poskušajo 

s koščkom iz sestavljanke svojih mnenj nadomestiti celotno 
sestavljanko mnenj svojih žrtev.  

Ne vsiljujte svojih mnenj drugim ljudem. Namesto vsiljevanja 

uporabljajte deljenje. Delite svoja mnenja s tistimi ljudmi, ki v svoje 
sestavljanke mnenj želijo dodati tudi koščke mnenj iz vaših sestavljank.  

Delite svoja mnenja z drugimi in naj drugi delijo svoja mnenja z vami.

  



 

35. DECIZ: 2. POGLAVJE UTRINKOV IZ 

ŽIVLJENJA NENAVADNEGA ČLOVEKA 

 

1. DEL 

V vasi Gozdič je živel zelo nenavaden človek. Bival je v srednje veliki 

omari, ki je kot kakšen nezemeljski šotor trdno stala pod veliko jablano. 
Med ljudmi se je govorilo, da je imel nenavadni človek v svoji mladosti 

božjast. Nekega dne naj bi mali nenavadni človek dobil hud napad 

epilepsije, ki je njegovo mamo tako prestrašil, da je mislila, da bo umrl. 
Mladega nenavadnega človeka naj bi odnesla k bližnjemu potoku in se 

tam zaobljubila, da če bo njen mali nenavadni človek preživel pošastni 
napad epilepsije, ne bo več pripadal njej, ampak da bo od takrat naprej 

s svojim življenjem pripadal bogu. Med nekaterimi ljudmi se je 

govorilo, da je nenavadni človek preživel tisti napad in da ga je po 
tistem dogodku božjast zapustila. Med ljudmi se je govorilo tudi, da naj 

bi njegova mati nenavadnega človeka, ko je bil še majhen, peljala k 

neki neznani zeliščarki in naj bi ga ta zeliščarka ozdravila epilepsije. 
Nekateri so govorili, da naj bi nenavadnega človeka epilepsije ozdravili 

zdravniki in da so vse zgodbice o čudežnih pripetljajih navadne 

izmišljotine. Med ljudmi so seveda krožile še marsikatere druge 
različice zgodbe o epilepsiji in ozdravitvi nenavadnega človeka, a 

najbolj razširjena različica je bila tista, kjer je mati nenavadnega 
človeka predala bogu.  

Ta nekdaj baje epileptični nenavadni človek je imel tistega sončnega 

dne neke vrste »generalko«. Namenil se je temeljito očistiti in 

pospraviti svoj skromni dom. Ravno je začel ribati sprednji del svoje 
omare, ko je za seboj zaslišal znan glas:  

»Kako ste pridni.«  

Nenavadni človek je spustil krtačo, ki jo je držal v roki, v vrč z vodo in 
se obrnil, da bi bolje videl obiskovalca, za katerega je točno vedel, kdo 
je, saj ga je prepoznal že po glasu: 



 

»Poglej ga, moža, no, poglej. Kaj pa te je tokrat prineslo na moje 
dvorišče?« je rekel nenavadni človek. Bradati obiskovalec iz družine 
Delko se je prijazno zazrl v nenavadnega človeka in odgovoril: 

»Drugi so mi povedali, da že celo dopoldne garaš, kot da imaš petnajst 
let, in sem se odločil, da ti za kakšno uro posodim svoje mišice.«  

Nenavadni človek mu je vrnil besedo z vprašanjem, ki je razodevalo 
njegovo presenečenost:  

»Pomagal bi mi rad? Ooooo, to se pa redko zgodi, da mi Gozdičan 
namesto nagajanja pride pomagat.«  

Nenavadni človek je zaslutil, da bradati Delko ni prišel do njega samo 

zaradi želje pomagati, ampak da je prisoten še en drug razlog močnejše 
narave, a svoje slutnje ni razkril bradatemu Delku. Nadaljeval je: 

»Toliko je še dela, da sploh ne vem, katero stvar naj ti dam za narediti. 
Kaj ko bi vzel grablje in pograbil listje in druge smeti?«  

Bradati Delko si ni pustil dvakrat reči, prijel je za grablje in začel 

grabiti. Med grabljenjem listja se je obrnil proti nenavadnemu človeku 
in mu rekel:  

»Ljudje govorijo, da si prerok, da poznaš stvari, ki se bodo zgodile v 
prihodnosti.«  

Ko je to povedal, se je obrnil nazaj proti svojemu kupu listja in s 
pospešenim grabljenjem poskušal prikriti nekoliko zmedeno in 

nerodno občutenje, ki ga je popadlo po oddanih besedah. Nenavadni 

človek je sedaj točno vedel, kam pes taco moli. Bradati Delko ni prišel 
le ponudit svoje pomoči, prišel je tudi po brezplačno vedeževalsko 
napoved. Odgovoril mu je:  

»Saj poznaš ljudi, so kakor Abrahamovi sinovi, ki se bodo pridružili 

sinovom helenizma in hčeram rodnoverstva, a si tega niti priznati 
nočejo.«  



 

Bradati Delko je prenehal grabiti smeti in se z izrazom na obrazu, ki je 
razodeval željo po bolj natančni razlagi slišanega, zastrmel v 
nenavadnega človeka. Nenavadni človek je rekel:  

»Kaj me gledaš tako vprašujoče, saj sam zelo dobro veš, da ljudje radi 

govorijo, in če ne morejo govoriti resnice, ker je ne poznajo, si izmislijo 
laži.«  

Bradati Delko je začel zmedeno obračati svojo glavo na vse strani neba, 
na koncu pa je nekoliko nejevoljen in majčkeno jezen dejal:  

»Listje je pograbljeno.«  

Nenavadni človek je rekel:  

»Listje je pograbljeno, ja, a notranjost moje omare je v apokaliptičnem 
stanju. Kaj ko bi ti plemeniti sogozdičan priskočil staremu sovaščanu 
na pomoč še pri tej težavici?«  

Bradati Delko si je zavihal rokave in brez kakršnegakoli omahovanja 

začel brisati prah v notranjosti omare. Med brisanjem omare je znova 
vprašal: 

»Ali drži, da si prerok in poznaš prihodnost, ali ne drži?« 

Nenavadni človek se je na skrivaj nasmehnil nenasitni radovednosti 

bradatega Delka in načinu, kako jo je štorasto izražal. S krpo, ki jo je 

znova prijel v roke, si je začel čistiti levi rokav na puloverju, ki ga je 
imel na sebi, in pri tem nekaj zamrmral. Bradati Delko se je obrnil proti 
njemu in ga vprašal:  

»Kaj si rekel?«  

Nenavadni človek je odgovoril:  

»Ničesar nisem rekel, le zamrmral sem.«  



 

»Kaj pa si zamrmral?« je znova vprašal bradati Delko. Nenavadni 
človek mu je odgovoril:  

»Zamrmral sem, da človek včasih dobi, kar bi rad dobil, pa se sploh ne 
zave, da je želeno že dobil. Včasih pa želenega ne dobi in se iluzorno 
prepriča, da je želeno že dobil. To sem zamrmral.« 

»A, tako,« se je namrdnil bradati Delko, ki se mu je spet zazdelo, da se 
nenavadni človek izmika jasnemu odgovoru na njegovo vprašanje:  

»Kaj pa moje vprašanje?« je dodal. Nenavadni človek je s svojimi očmi 

še enkrat temeljito preletel svoj očiščeni levi rokav in pričel s čiščenjem 
desnega, pri tem pa dejal:  

»Preteklost je znana, dokler se ne izgubi. Sedanjost imaš pred očmi. 

Prihodnost je neznana, dokler je sedanjost ne ulovi. Kdor prihodnost 
napoveduje, ugiba stvari ali pa vidi realnost bolj natančno, kot jo vidijo 
drugi vsi.«  

Bradati Delko je za nekaj trenutkov obstal na mestu. Besede, ki jih je 

slišal, so se mu kot uroki zažrle v možgane. Če bi mu jih povedal kdo 

drug, si jih najverjetneje še zapomnil ne bi, a ker so prišle iz ust 
nenavadnega človeka, so se bradatemu Delku zazdele sila pomembne. 

Še sam se je začudil skrivnostni moči, ki je kakor nevidni veter oplazila 
njegovo telo. Malo se je opotekel, nato pa dejal:  

»Čuden človek si ti, nenavadni človek, včasih se v tvoji bližini počutim, 
kot da sem na drugem planetu.«  

Nenavadni človek se je začel glasno smejati. Med smejanjem je 

bradatemu Delku z roko nakazal, katerega dela se bosta še lotila, in 
bradati Delko je ostal pri nenavadnem človeku, dokler nista vsega 
pospravila. 

•  •  •  •  •  •  • 

 



 
2. DEL 

Nenavadni človek je redno hodil v službo. Narava njegovega dela je 

bila taka, da se je lokacija, kjer je delal, občasno spremenila, je pa 

vedno ostala v okvirih mesta Sterile in tudi tistega dne je bilo tako. 
Nenavadni človek se je s kolesom peljal proti svoji službi. Dan je bil 

oblačen in temen, nekajkrat pa se je tudi že zabliskalo. Nenavadni 

človek je obvozil že ves podeželski del svoje ture in bil že nekaj 
minut vožnje v Sterili, ko se je zgodilo. Na enem od križišč – ko je 

stal pred rdečo lučjo, ga je zapekla desna roka. Postalo mu je slabo. 

Stemnilo se mu je pred očmi. Padel je po tleh kot mrtev.  

Minilo je nekaj časa. Nenavadni človek se je prebudil. Obkrožala ga 

je tema. Desna roka ga je še vedno pekla. Začel je tipati okoli sebe. 
Ugotovil je, da se nahaja v nekakšni luknji. Zakaj je tam? Kako je 
prišel tja? Nad sabo je zaslišal glasove:  

»Ooo, poglej ga, preroka, zbudil se je.«  

Nekdo drug je rekel:  

»Prerok, pa se kar s kolesom vozi v službo, hahahahahahaha.«  

Prvi je dodal:  

»Pusti ga, no, veš, da se mu na božji misiji mudi, bog mu je dal kolo, 
da bo hitrejši, hahahahahahaha.«  

Motno luč nad luknjo nenavadnega človeka je osvetlila močnejša luč, 
ki je osvetlila tudi notranjost luknje, v kateri je bil nenavadni človek. 

Ženski glas, ki ga je nenavadni človek takoj prepoznal, je ukazovalno 
rekel:  

»Na malico!«  

Nad luknjo je vse potihnilo. Nenavadni človek je predrl tišino:  

»Jaz tebe iz jame, ti pa mene v njo!«  



 

Nad luknjo se je v nenavadnega človeka zastrmelo dvoje resnih oči: 

»Si me prepoznal?« je rekla.  

Nenavadni človek ji je odgovoril:  

»Če bi mi vzeli oči in ušesa, pa bi bil še vedno sposoben prepoznati 
tebe.«  

»Ne razumem,« je odvrnila ženska.  

Nenavadni človek je nadaljeval:  

»Tudi jaz imam težavo razumeti, zakaj me je nekdo, ki sem ga rešil iz 
pasti, pahnil v njo. Kaj ko bi se predstavila?«  

Ženska je odgovorila:  

»Ah, pa naj bo. Sem Karmina Sokol. Spoznal si nas že zadnjič v 
gozdu.«  

Nenavadni človek je rekel:  

»Karmina Sokol, zakaj si me ugrabila?«  

Karmina Sokol je odgovorila:  

»Ko si me zadnjič v gozdu dvignil iz jame, si mi nekaj prišepnil na 
ušesa. Zahtevam razlago!«  

Nenavadni človek se je začel glasno smejati in se je smejal, smejal in 

smejal. Smeh se je malo polegel, nato pa se je spet vnel in nenavadni 

človek se je smejal, smejal in smejal, in ko se je naposled nehal 
smejati, je dejal:  

»Takole se bova zmenila. Poleg malice, ki jo dobivam, mi boš 

prinesla še tole hranilo.« (Z znižanim glasom ji je povedal ime 
hranila.)  



 

Nadaljeval je:  

»Ko bom sestavino od tebe dobil, ti bom povedal tisto, kar hočeš 
slišati. Povedal ti bom tisto, kar moraš slišati.«  

Karmina Sokol je pristala na zahtevo in odšla po sestavino. Minili 

nista niti dve uri in že je bila nazaj s sestavino v rokah. Spustila jo je – 
z malico vred v luknjo k nenavadnemu človeku. Nenavadni človek je 
začel govoriti:  

»Prvi dan v temi – prva sestavina ambrozije razsvetlitve – prva točka 

našega razsvetljenika – točka, ki simbolizira most med človekom in 

vsem, kar ga lahko razsvetljuje, izpopolnjuje in izboljšuje. Resnic, ki 
lahko razsvetljujejo človeka, je neskončno. Vse domišljije skupaj v 

vsej človeški zgodovini z vsemi neštetimi sanjami in svetovi, ki so jih 

domišljije ustvarile, so en velik in še večji prostran kupček niča v 
primerjavi z mogočnostjo, veličino in bogastvom vsega, kar obstaja.« 

 Karmina Sokol je nejevoljno prekinila nenavadnega človeka: 

»Zahteval si hranilo – prinesla sem ti ga. Povej mi zdaj, zakaj si mi, 

ko si me v gozdu pomagal dvigniti iz jame, zakaj si mi rekel 'iz teme 
v svetlobo'? Kaj si mislil s tem?«  

Nenavadni človek je rekel:  

»Vse ob svojem času, Karmina orkanska. Šele prvi dan sem v luknji. 

Prinesla si mi prvo sestavino moje najljubše jedi in zato sem te 
nagradil z besedo, ki si jo ravnokar slišala, a odgovora na svoje 

vprašanje danes ne boš dobila. Prinesi mi jutri ob deveti uri zvečer 

drugo hranilo (nenavadni človek ji je z znižanim glasom povedal, za 
katero hranilo gre) in ti bom povedal tisto, kar hočeš slišati. Povedal ti 
bom tisto, kar moraš slišati.«  

Karmina Sokol je postajala vedno bolj jezna. Zadrla se je:  



 

»Ne! Takoj zdaj povej! Kaj misliš, da te bom imela tu zaprtega kot 
zajca v zajčniku! Povej mi – takoj zdaj, zakaj si mi rekel 'iz teme v 
svetlobo'? Da mi takoj poveš!«  

Nenavadni človek se je zavil v molk.  

»Prav, pa naj bo po tvoje!«  

je jezno rekla Karmina Sokol,  

»a da veš, da tudi jesti in piti ne boš dobil do jutri, ko bom spet 
prišla.«  

Karmina Sokol je besna zapustila prostor. 

Minil je prvi dan, nastopil je drugi. Ura je odbila nekaj minut čez 
deveto zvečer. Karmina Sokol je spet stala pred luknjo nenavadnega 

človeka. Ne da bi karkoli rekla, je začela spuščati malico za 

nenavadnega človeka v luknjo. Zraven malice je pristavila drugo 
hranilo, ki ga je zahteval nenavadni človek. Ko je bila druga sedmina 

malice v trebuhu nenavadnega človeka, mu je Karmina Sokol rekla:  

»Dober tek.«  

Nenavadni človek je odgovoril:  

»Ti meni kruha, jaz tebi besedo.«  

Nadaljeval je:  

»Drugi dan v temi – druga sestavina ambrozije razsvetlitve – druga 
točka našega razsvetljenika – točka, ki simbolizira modrosti. Modrost 

spregovori z usti simbolike. Reče, da je enaindvajset nadstropij enako 

enaindvajset knjig. Pove, da knjige vrata so, ki svetove odpirajo. 
Vpraša, ali so svetovi vsi le iluzijice ali človek slepec je?«  

Karmina Sokol je rekla:  



 

»A res ali kaj? Boš kar nadaljeval s to otročjo igro?«  

Nenavadni človek ji je rekel:  

»Pridi jutri ob deveti uri zvečer spet do mene in prinesi poleg malice 

še tole hranilo.« (Nenavadni človek je Karmini Sokol povedal, za 
katero hranilo gre.)  

Rekel ji je še:  

»Ko bom sestavino dobil, ti bom povedal tisto, kar hočeš slišati, 
povedal ti bom tisto, kar moraš slišati.«  

Karmini Sokol ni bilo do pregovarjanja. V času, ki ga je preživela ob 

nenavadnem človeku, je ugotovila, da je neomajno bitje, ki ga ne bo 

uspela premakniti niti za sedem decimetrov. V nenavadnega človeka 
je zabrisala dva manjša kamenčka in odšla. 

Minil je drugi dan, nastopil je tretji. Karmina Sokol je že tretjič stala 
pred luknjo nenavadnega človeka. Ko je spustila malico in tretje 

hranilo k njemu, je začel govoriti:  

»Tretji dan v temi – tretja sestavina ambrozije razsvetlitve – tretja 

točka našega razsvetljenika – točka, ki simbolizira kreposti. Kreposti 

so vrvice, iz katerih se lahko naredi močnejše vrvice in iz močnejših 
vrvic mogočne vrvi, po katerih se lahko spleza višje in višje in še 

višje in še višje. Po načinu živetja življenja vidiš, katero bitje se 

vzpenja po vrvicah kreposti in katero se ne, ne po tem, kaj bitje 
govori, ko so vse oči uprte v njega.«  

Karmina Sokol je pobesnela:  

»Obljubil si mi! Besedo si mi dal! Lažnivec! Prevarant!«  

Karminin bes se je prevesil v blag jok, rekla je:  

»Kdo je ugrabil koga? Jaz tebe ali ti mene?«  



 

Nenavadni človek je pogledal v solzne Karminine oči. Dve iskrici sta 
udarili skupaj in se zasvetili. Nenavadni človek je rekel:  

»Pridi jutri ob deveti uri zvečer spet do mene in prinesi poleg malice 
še tole hranilo.« (Z znižanim glasom ji je povedal, za katero sestavino 

gre.) »Ko bom sestavino dobil, ti bom povedal tisto, česar ne veš, da 
hočeš slišati, a hočeš slišati. Povedal ti bom tisto, kar moraš slišati.«  

Karmina Sokol si je obrisala oči in odšla. 

Minil je tretji dan, nastopil je četrti. Ura je bila točno tri minute do 

enaindvajsete ure. Karmina Sokol je že četrtič stala pred luknjo 
nenavadnega človeka, rekla je:  

»Preden ti spustim hrano, hočem od tebe zagotovilo, da je to to. 

Povedal mi boš, zakaj si mi rekel 'iz teme v svetlobo', hočem 
zagotovilo!«  

Nenavadni človek ji je rekel:  

»Tole zagotovilo dobiš, obljubim ti, da je četrto hranilo, ki si mi ga 

danes prinesla, zadnje hranilo, ki sem ga zahteval od tebe. Imaš mojo 
besedo.«  

Karmina Sokol je v luknjo nenavadnega človeka spustila obilno 
večerjo in hranilo, ki ga je zahteval. Nenavadni človek je začel 
govoriti:  

»Četrti dan v temi – četrta sestavina ambrozije razsvetlitve – četrta 

točka našega razsvetljenika – točka, ki simbolizira zdravilne, 

pozitivne in koristne realnosti, izvirajoč iz vseh fizičnih in morda 
obstoječih duhovnih realnosti. A kaj je zdravje? Kateri človek je 

zdrav in kateri bolan? Človek, ki je s sistemi, ki tvorijo njegovo vest, 

zdravo vpet v organizem sveta, v katerem živi – živi svoje življenje v 
zvestobi svojemu notranjemu prav – je zdrav človek. Človek, ki svoje 

vesti ne uporablja, je bolan človek. Človek, ki je fizično zdrav in ima 

izklopljeno vest, je v resnici bolan človek. Dejanja takšnega človeka 
razširjajo nezdravja vseh vrst na vse strani neba in v svojih zaključnih 



 

stadijih napadejo tudi fizično zdravje tega človeka samega. Zdrav 
človek = vklopljena vest, bolan človek = izklopljena vest.«  

Karmina Sokol je nekaj časa premlevala besede nenavadnega človeka, 
naposled pa se ji je utrnilo, da ji nenavadni človek še vedno ni razodel 

pomena besed, ki ji jih je povedal tistega »oddaljenega« dne v gozdu. 

Jeza ji je začela naraščati in je rasla in rasla in se razrasla v bes vseh 
besov, zakričala je v nenavadnega človeka:  

»Prisežem pri vsem, kar ti je sveto! Ja! Prisežem pri tem, kar je sveto 

tebi, ja! Prisežem, da dokler ne dobim, kar hočem, ne boš jedel! 
Prisežem!«  

Nenavadni človek je počakal nekaj časa, da se je neurje Karmine 
Sokol malo pomirilo, nato pa dejal:  

»Pridi jutri ob deveti uri zvečer spet do mene in prinesi tole 

tekočino.« (Z znižanim glasom ji je povedal, za katero tekočino gre.) 

»Če boš prišla in če boš naročeno tekočino prinesla, ti bom povedal 
tisto, kar hočeš slišati, povedal ti bom tisto, kar moraš slišati.«  

Karmina Sokol nenavadnega človeka že kar nekaj časa ni več čisto 
zares poslušala. Med njegovim govorjenjem je ostanke njegove 

malice razmazala po večjem kamnu in mu ga – ko je končala, vrgla v 
luknjo. Rekla je:  

»Na! Jej, lažnivec! To bo tvoja hrana, dokler se ne spametuješ!«  

Po tem je odšla in pustila nenavadnega človeka samega v luknji. 

Minil je četrti dan, nastopil je peti. Karmina Sokol je že petič stala 
pred luknjo nenavadnega človeka. Bila je zaskrbljena, a odločena, da 
dobi kar hoče. Rekla je:  

»Zakaj ne popustiš? Samo povej mi, kaj besede pomenijo, pa greš 
lahko domov – obljubim.«  

Nenavadni človek je izustil le eno besedo:  



 

»Tekočina!«  

Karmina Sokol je rekla:  

»O ne, tokrat pa ne. Najprej ti, nato jaz.«  

Nenavadni človek se je zavil v molk. Karmina Sokol je dve uri čakala 
na besedo nenavadnega človeka, a ta ni izustil ničesar. Poskušala ga je 

pregovoriti, a on – usta zaprta. Potrpežljivost ni bila najboljša vrlina 

Karmine Sokol – popustila je. V luknjo k nenavadnemu človeku je 

spustila zahtevano tekočino in rekla:  

»Na, otročaj.«  

Nenavadnemu človeku so se usta začela odpirati:  

»Peti dan v temi – prva sestavina nektarja razsvetlitve – prva točka 

našega trivzpona – točka, ki simbolizira bojišče misli v človeku. 

Človeštvo za časa moje ugrabitve s strani Karmine Sokol ne ve, ali 
obstaja bog, boginja, bogovi, boginje ali kaj tem konceptom 

podobnega ali ne. So ljudje, ki pametno mislijo. Takšni ljudje 

dopuščajo možnost, da morda obstaja bog, boginja, bogovi, boginje 
ali kaj tem konceptom podobnega ali ne. In so ljudje, ki nespametno 

mislijo. Takšni ljudje prepričajo sebe in druge ljudi v laž, da oni 'vedo' 

da bog obstaja, oziroma spet drugi, da oni 'vedo', da bog ne obstaja. 
Takšni ljudje prepričajo sebe in druge ljudi v laž, da oni 'vedo', da 

boginja obstaja, oziroma spet drugi, da oni 'vedo', da boginja ne 

obstaja. Takšni ljudje prepričajo sebe in druge ljudi v laž, da oni 
'vedo', da bogovi, boginje obstajajo, oziroma spet drugi, da oni 'vedo', 

da bogovi, boginje ne obstajajo. Ljudje, ki modro mislijo, si ne 

izmišljujejo narave boga, ker so si sposobni priznati, da je ne poznajo. 
Iščejo tisto, po čemer hrepenijo na moder način, kot bitja, ki bi 

resnico v resnici rada našla, ne kot bitja, ki se jim resnice iskati ne 

ljubi in nalažejo sebe in druga bitja, da so resnico že našla. Verjeti v 
nekaj nikoli ni bilo in nikoli ne bo enako vedeti nekaj.«  

Nenavadni človek je za nekaj trenutkov prekinil svoje govorjenje, 
nato pa nadaljeval:  



 

»Karmina Sokol, ti si ujela moje telo, jaz sem ujel tvojo radovednost. 
Štirikrat so se usta tvoje radovednosti odprla v upanju, da bodo 

nasičena, in štirikrat so ostala prazna. Ne bom ti več zakrival resnice. 

Povedal ti bom, kaj ti je narediti, da se dokoplješ do odgovora. Še 
dvakrat mi prinesi, kar potrebujem. Pridi jutri ob deveti uri zvečer in 

pojutrišnjem še enkrat ob devetih zvečer in s seboj prinesi ti dve 

tekočini.« (Nenavadni človek je z znižanim glasom Karmini Sokol 
povedal, za kateri tekočini gre.) »Eno tekočino mi prinesi jutri in eno 

pojutrišnjem. Ko bom zadnji dan v luknji od tebe dobil zadnjo 
tekočino, boš dobila svoj odgovor.«  

Karmina Sokol se je nekoliko namrdnila, nato pa rekla:  

»Kdo ti je pa rekel, da te bom pojutrišnjem spustila ven?«  

Nenavadni človek se je nasmehnil in se obrnil stran od Karmine 
Sokol. Ta ga je opazovaje še nekaj časa gledala, naposled pa odšla. 

Minil je peti dan, nastopil je šesti. Karmina Sokol je že šestič stala 
pred luknjo nenavadnega človeka. Med spuščanjem tekočine v luknjo 

je rekla:  

»Ti kar začni s svojim modrovanjem, saj oba veva, da boš.«  

In nenavadni človek je res začel govoriti:  

»Šesti dan v temi – druga sestavina nektarja razsvetlitve – druga točka 

našega trikotnika, našega trivzpona – točka, ki uteleša uporabo 
človekovih besed. Besede so zelo pomembna orodja na bojišču med 

realnostmi, ki človeka dvigajo, in realnostmi, ki ga teptajo v blato. Ta 

boj – v človeku in zunaj njega poteka v človeškem svetu že od tistega 
trenutka dalje, ko je razvoj človeka pripeljal do tiste točke, od katere 

dalje je dobil sposobnost sodelovanja samega sebe v svojem svetu, pri 
razvoju samega sebe in svojega sveta.«  

Karmina Sokol je bila z eno nogo že zunaj prostora, v katerem se je 
nahajala luknja nenavadnega človeka, rekla je:  



 

»Si končal?«  

Nenavadni človek ji je odgovoril:  

»Sem.«  

Karmina Sokol se je poslovila:  

»Se vidiva jutri zvečer.«  

In odšla. 

Minil je šesti dan, nastopil je sedmi. Karmina Sokol je že sedmič stala 
pred luknjo nenavadnega človeka.  

»Sedmi dan!« je rekla.  

Nenavadni človek ji je prikimal. Rekel je:  

»Res je, sedmi dan je, zadnji dan je.«  

Karmino Sokol so besede nenavadnega človeka navdale z navalom 
vznesenega pričakovanja. Hitro je spustila tretjo tekočino, ki jo je 

prinesla nenavadnemu človeku v luknjo. Nenavadni človek je začel 
govoriti:  

»Sedmi dan v temi – tretja sestavina nektarja razsvetlitve – tretja 

točka našega trivzpona – točka, ki predstavlja človekova dejanja. 
Človekovi možgani in vse, kar morda obstaja in je višjih narav od 

možganov – recimo duša, morajo v človeku, ki se izboljšuje, 

nadzorovati čute in telo in ne sme brezglavo zadovoljevanje čutov 
vladati možganom in vsemu, kar morda obstaja kot del človeka in je 

višjih narav od možganov. Človek mora svoje nagone zdravo 
upravljati, ne da nagoni upravljajo njega.«  

Nenavadni človek je nehal govoriti. Obrnil se je proti posodici, v 

kateri je imel skupaj namešane tri tekočine, ki mu jih je prinesla 
Karmina Sokol. Postavil je posodico na tla – na sredino svoje luknje 



 

in začel v drugi posodici mešati štiri sestavine – hranila. Ko jih je 
premešal, je tudi to posodico postavil na tla – zraven posodice s 

tekočinami. Z roko je nad obema posodicama naredil dva znaka, se 
usedel in obrnjen proti Karmini Sokol rekel:  

»Če hočeš odgovor na svoje vprašanje, pridi k meni v luknjo in 

obeduj z mano. Jedla bova ambrozijo razsvetlitve in pila nektar 
bogov.«  

Dodal je še:  

»Ne boj se, ne bom te ugriznil.«  

Karmina Sokol je nekaj časa premišljala, kaj ji je narediti. Vprašala je 
nenavadnega človeka:  

»A ti lahko zaupam?«  

Nenavadni človek je rekel le: »Pridi, pridi!!!!«  

Karmina Sokol se je spustila v luknjo k nenavadnemu človeku. Jedla 
sta. Pila sta. Nenavadni človek je začel govoriti:  

»Kar sva ravnokar použila, simbolizira celotno zgradbo poti, ki se 
imenuje POT DEJA DEI. Jaz jo imenujem DEJODEIJA« 

Karmina Sokol je vprašala:  

»Kdo je Dejo Dei?«  

Nenavadni človek ji je odgovoril:  

»Ime osebe ni pomembno. Kdo je oseba, ki ga ime naslavlja, ni 

pomembno. Pomembna je pot. Pot je tisto orodje, zaradi katerega 
midva danes tu sediva skupaj.«  

Karmina Sokol je prekinila nenavadnega človeka:  



 

»Ti bom kar naravnost povedala – da ne bo pomote. Sem v razmerju z 
neko osebo in ne iščem partnerjev. Tako da če misliš, da bom jaz 
tvoja žena ali kaj temu podobnega – se ne bo zgodilo.«  

Nenavadni človek ji je rekel:  

»Se pravi, da otrok ne bova imela skupaj?«  

Karmina Sokol je rekla:  

»Se hecaš?«  

Nenavadni človek je nadaljeval:  

»Ustavi konje, Karmina orkanska! Govoriš s človekom, ki je poročen 

s svojim prepričanjem – je poročen s svojim bogom. Ti kar obdrži vse 
tiste, ki jih imaš rada, obdrži vse, ki imajo radi tebe. Jaz v tvoje 

življenje prinašam nov tip ljubezni. Ljubezen, ki dodaja ljubezen, ne 
ljubezni, ki prekinja druge ljubezni.«  

Karmina Sokol je rekla:  

»Ne razumem te čisto najbolje, ampak v redu, samo da si ne boš 
domišljal, da sva partnerja ali kaj.«  

Nenavadni človek se je nasmehnil in nadaljeval z besedo:  

»Tu si, ker si želiš vedeti, zakaj sem ti rekel, kar sem ti zadnjič v 
gozdu rekel, in danes bo tvoja radovednost nasičena. Odgovarjati sem 

ti začel že prej, ko sem omenil pot Deja Dei. Vidiš, to pot se lahko 

predstavi na mnoge načine in izraz 'iz teme v svetlobo' je eden od teh 
načinov.«  

Karmina Sokol je nekoliko razočarano vprašala nenavadnega človeka:  

»In zakaj si to pot omenil meni?«  

Nenavadni človek ji je odgovoril:  



 

»Ti si eden od štirih stebrov, na katere bom postavil svojo hišo. 
Imenovala si se Karmina Sokol, imenovala se boš Kami Sol.«  

Kami Sol je nekaj časa z izbuljenimi očmi presenečeno in začudeno 
gledala v nenavadnega človeka, nato pa rekla:  

»Ti pa imaš domišljijo! Ti si domišljaš, da se bom jaz pridružila tvoji 
skupini? Se ne bo zgodilo, kolega. Ha! Ta je pa dobra. Te tvoje poti 

deja dei – ali karkoli že niti poznam ne, kaj šele da bi jo predstavljala, 
živela!«  

Nenavadni človek ji je rekel:  

»Steber poti – ugrabiteljica moja, vse ob svojem času. Poti da ne 

poznaš, praviš? Zakaj pa misliš, da danes tu sediš v temi? Zakaj 

misliš, da jaz sedim zraven tebe? Zakaj misliš, da si jedla in pila z 
menoj? Pot Deja Dei – dejodeija, kaj je ta pot? Kaj uči? Pa da te 

razsvetlim, Kami Sol. Pot človeka iz stanja, v katerem se nahaja, v 

višja stanja, so v različnih različicah učili že mnogi učitelji pred 
menoj. Ljudje so jim rekli, da so preroki. Preroki so svoje nauke – 

svoje poti učili tako, da so pri svojem učenju redno in povsod 

uporabljali orodje vere. Vero so uporabljali oni sami in učili so jo 
uporabljati druge. Vsi oznanjevalci poti, tako imenovani preroki, so 

učili svoje poti z uporabo orodja vere. V obdobjih njihovega 

delovanja bi bilo drugačno oznanjevanje poti kontraproduktivno, ker 
ljudje takšnih naukov ne bi razumeli in bi se iz njih le norčevali. V 

preteklosti pa je nastopil čas enega od teh prerokov, ki je svojim 

učencem povedal, da je zaključevalec dobe prerokov. Svoje učence je 
učil, da je on zadnji prerok. In bil je zadnji prerok. Bil je palica, ki je 

vejo učiteljev prerokov, uporabnikov orodja vere, zaključila. 

Dejodeija ni pot za obdobja, v katerih so živeli tvoji predniki, Kami 
Sol. Pot Deja Dei je pot za obdobja, v katerih bodo živeli tvoji 
potomci – potomci sedanjega človeka.«  

Kami Sol je rekla:  



 

»Neuporaba vere? Vsi nauki uporabljajo vero. Še trilogija 
vakumarstva jo uporablja. Dobro, se pravi neuporaba vere. Kaj ti pa 
ostane, če jo nehaš uporabljati? Nič.«  

Nenavadni človek ji je rekel:  

»Nič da ti ne ostane? Govoriš mi, da če namesto z daljnogledom med 
zvezde pogledaš s teleskopom, ničesar ne vidiš – to mi govoriš Kami 
Sol.«  

Kami Sol je rekla:  

»Ti misliš, da me lahko kar preimenuješ kot psa ali kaj? Ime mi je 
Karmina Sokol ne Kami Sol.«  

Nenavadni človek ji je rekel:  

»Če boš dosledno živela moj nauk, se bo tvoja osebnost dvignila v 

višine, v katerih bo tvoje staro ime odpadlo od tvojega bitja kot stara 
obnošena cunja. In ko se bo s tabo zgodilo to, kar se je danes tu 

zgodilo s tvojim starim imenom, tvoje novo ime ne bo več le ime, 
ampak ti sama.«  

Kami Sol je zamahnila z roko in rekla:  

»Daljnogled, teleskop, ne razumem?«  

Nenavadni človek ji je razložil:  

»Pot v razsvetlitve – pot Deja Dei – dejodeija. Sama pot je zgrajena iz 

štirih ključnih elementov (to so molitev – mahdije, meditacija – 
maitreje, učenje – kalkije in delo – jezuije), ki so vsi povezani s krili 

neuporabe orodja vere. Štiri ključne elemente dejodeije v jedru 
določata dve glavni sestavini, in sicer: 

• um, ki se uči, in  

• duh, ki se povezuje s presežnimi stvarmi.«  



 

Kami Sol je rekla:  

»Duh? Presežne stvari? Si že uporabnik vere!«  

Nenavadni človek ji je razložil:  

»Ko jaz govorim o človeškem duhu, govorim o človekovih 
možganskih sistemih in govorim o morda obstoječi duši in morda 

obstoječih duši podobnih realnostih. In ko govorim o presežnih 

stvareh, govorim o tistem, kar morda obstaja, je višje od naših višin in 

nam lahko pomaga pri vzponih v višje višine.«  

Kami Sol je rekla:  

»Recimo, da te vsaj približno razumem. A da bom jaz kdaj del te 
tvoje poti, tu pa močno streljaš mimo tarče.«  

Nenavadni človek se je začel smejati in se je smejal, smejal in smejal. 

Njegov smeh se je nekoliko polegel, nato pa se je spet vnel in se je 
smejal, smejal in smejal. S smehom je nalezel tudi Kami Sol in oba 

sta se nasmejala do solz. Kami Sol se je naposled nekaj naglas zadrla 

in nad luknjo nenavadnega človeka so se pokazale tri glave. Dvignili 
so nenavadnega človeka in Kami Sol iz luknje. Kami Sol je s prstom 
pokazala proti kolesu nenavadnega človeka in mu rekla:  

»Lahko greš, svoboden si.«  

Nenavadni človek se je usedel na svoje kolo in med zapuščanjem 
prostora dejal:  

»Lahko greš, Kami Sol, svobodna si.« Odpeljal se je v smeri Gozdiča. 

•  •  •  •  •  •  • 

 

 

  



 
3. DEL 

Učenci nenavadnega človeka so se navadili, da je nenavadni človek 

štirikrat v mesecu prišel na svojo jaso in tam razsvetljeval ljudi. Tudi 

tistega dne je bilo tako. Bil je štirinajsti dan v mesecu in na jasi 
nenavadnega človeka se je zbrala velika množica ljudi. V prvih vrstah 

so med drugimi stali tudi Dejo Dei, Kami Sol s svojimi vakumarji, 

Čebelica Gobar in bradati Delko. Nenavadni človek je stopil na svoje 
običajno mesto in začel pripovedovati zgodbo:  

»V deželi petih kraljestev je živelo mnogo narodov. Niso bili vsi narodi 
del petih kraljestev, a večina jih je bila. V vsakem od petih kraljestev 

je narodom kraljevala kronska religija. Religije petih kraljestev so 

tekmovale med seboj za superiornost, tekmovale so med seboj za 
narode dežele. Vsaka od petih religij je oznanjala svojo različico 

zgodbe o mesijanskem bitju, za katerega so verjeli, da bo nekega dne 

prišel v deželo petih kraljestev in poveličal svoje izbrance. V teh 
mesijanskih zgodbah je bilo mesijansko bitje predstavljeno kot 

zmagoviti bojevnik, ki bo prišel v deželo petih kraljestev v spremstvu 

božanskih bitij in bo po kraljevsko prevzel vladavino nad deželo, 

nagradil vernike prave religije in kaznoval nesrečneže, ki bodo 

pripadali napačnim religijam. Verniki petih religij so z orodjem vere 

sestavili biografije o svojem mesijanskem bitju in si izmislili mnoge 
pogoje, ki jih bo mesijansko bitje moralo izpolniti, ko bo prišlo, če bo 

hotelo, da ga sprejmejo. Gospodar njihovih religij – gospodar 

njihovega mesijanskega bitja pa je imel drugačne načrte. Sklenil je – v 
svoji božanski modrosti, da bo mesijansko bitje, ki so ga verniki petih 

religij pričakovali, čisto nasprotje tega, kar so oni pričakovali, da bo. 

Ne bo jih prišlo pet, prišel bo samo eden, ki ne bo poveličal vernikov 

prave religije, ampak bo poveličal samo tiste, ki so s svojimi 

notranjostmi povezani z gospodarjem. Prav tako je sklenil, da njegov 
služabnik – njegovo mesijansko bitje, ne bo prišel v deželo petih 

kraljestev na glasen in očiten način, kot so to pričakovali verniki petih 

religij, ampak bo prišel tiho, skrito in neopazno. Ne bo se predstavil 
oblečen v modrost, ampak se bo zamaskiral v norost. Ne bo po 

kraljevsko prevzel vladavine nad deželo petih kraljestev, ampak bo v 

deželo prinesel nauk – žezlo, da bodo z uporabo tega nauka kasneje to 



 

naredili njegovi učenci. Gospodar dežele petih kraljestev je v svoji 
božanski modrosti sklenil, da bo mesijansko bitje v deželo petih 

kraljestev prineslo njegovo besedo – njegov nauk, ki bo vsem petim 

religijam odvzel krone in jih posadil na glave izbrancem poslanega 
mesijanskega bitja. In nekega svetlega in razsvetljenega dne se je res 

zgodilo. Prišel je sedmi dan – dan prihoda mesijanskega bitja v deželo 

petih kraljestev. Mesijansko bitje je prišlo tiho in skrito, brez ropota in 
trušča. Poslušalo je superherojske zgodbe vernikov petih religij o 

svojem prihodu in se čudilo njihovi slepoti. V deželi petih kraljestev je 

mesijansko bitje naredilo to, kar mu je bilo odkazano narediti, in se v 

slavi vrnilo v hišo svojega gospodarja.«  

Nenavadni človek se je po zaključku pripovedovanja zgodbe namenil 
zapustiti mesto, na katerem je stal med njenim pripovedovanjem, pri 
tem pa je nekdo iz množice vzkliknil:  

»Ali si govoril o sebi? Si ti mesijansko bitje?«  

Nekdo drug se je prav tako oglasil:  

»Si ti izbranec, ki nam ga pošilja bog?«  

Nenavadni človek jim je vsem povedal:  

»Vsak hudič se lahko predstavi kot svetnik. Dejanja razkrijejo 
identiteto človeka, ne njegove besede. Moja dela bodo tistim, ki imajo 
oči za gledanje, razkrila, kdo sem.«  

Iz množice so se začeli dvigati glasovi:  

»Vemo, da si ti!«  

»On je ta!«  

Nenavadni človek se je umaknil na samo. Pridružili so se mu najbližji 
od učencev. Dejo Dei je vprašal nenavadnega človeka:  



 

»Če sem prav razumel zgodbo, ki si jo povedal, se po tvoje nobena od 
veličastnih, pompoznih vrnitev velikih mesij, v katere so prepričani 
nekateri, nikoli ne bo zgodila?«  

Nenavadni človek mu je odgovoril:  

»Prav si razumel.«  

Nenavadni človek mu je še rekel:  

»Jasnost, da se ne bodo zgodile, pa izvira iz dejstva, da so v vseh teh 

zgodbah na veliko kršeni ne samo majhni zakoni narave našega sveta, 

ampak sami stebri kemijskih, matematičnih in fizikalnih realnosti, v 
katerih vsi živimo.«  

Nenavadni človek je s privzdignjenim glasom še dodal:  

»Se ne bo zgodilo in pika! Nobena od zgodb, skvačkana skupaj z 

uporabo slepega ugibanja – vere, se ne bo uresničila. Zbledele bodo, 
kot zbledijo vse neresnice in laži, sestavljene v temi.«  

Dejo Dei je nenavadnega človeka vprašal še nekaj drugega:  

»Učiš nas, da naj s svojimi prepričanji stojimo na verjetnostih, ki se 

nam med vsemi verjetnostmi zdijo najverjetnejše. Na kateri verjetnosti 
stoji tvoje prepričanje?«  

Nenavadni človek je odgovoril Dejo Deiju:  

»Najverjetnejša verjetnost, na kateri stoji moje prepričanje – 

prepričanje, ki je izvor in hrbtenica svetovnega nazora, ki vam ga 
oznanjam, je naslednja verjetnost:  

Nič je nič. Če bi bil začetek vsega, kar obstaja, nič, bi bilo vse, kar 
obstaja, enako nič. Ne bi bilo oddajalca sporočila, ne bi bilo sporočila 

in ne bi bilo prejemnika sporočila. Obstajal bi nič, in ker je vsota vseh 

ničev enako nič, bi naju in najinega pogovora ne bilo. A midva in najin 
pogovor obstajava, zato sledi, da niča ni. Nič je iluzija ali pa je 



 

območje, ki ga ustvari izvor vsega, kar obstaja, ko se iz nekod v 
območju vsega, kar obstaja, umakne in ustvari območje v sebi, ki je nič 

od vsega, kar obstaja. Vse, kar obstaja, je lahko izvor ničev, ne more 

pa biti nič izvor vsega, kar obstaja. In to, Dejo Dei, je ena od verjetnosti, 
na kateri stoji moje prepričanje.«  

Dejo Dei je prikimal v znak razumetja slišane besede. Nenavadni 
človek je popil kozarec vode in se z učenci odpravil do skupine 
vakumarjev Kami Sol. Približal se je Kami Sol in ji rekel: 

»Si se nehala skrivati?«  

Kami Sol mu je odgovorila:  

»Kdo bi se lahko skril pred mesijo vseh mesij?«  

Vakumarji, ki so obkrožali Kami Sol, so se začeli krohotati. Tudi Kami 

Sol so se usta za malenkost razširila. Nenavadni človek je rekel Kami 
Sol:  

»Otroci, ujeti v temi, čakajo na tebe, da jih popelješ v svetlobo.« 

Vakumarji so po slišanju besed nenavadnega človeka znova planili v 

krohot, a jih je tokrat Kami Sol s svojim resnim pogledom utišala. 
Premerila je tudi nenavadnega človeka in mu rekla:  

»Kolikokrat na dan se pogledaš v ogledalo? Reven si kot miš. Hodiš v 

službo, ki je zelo slabo plačana – je podcenjena. Živiš v omari. 
Obkrožajo te ljudje, ki so polni težav in bolezni. Sterila je prepričana, 

da si neumen, tisti med njimi, ki te nimajo za neumnega, pa se 

pretvarjajo, da te imajo za neumnega, ker te sovražijo. Povej mi, mesija 
vseh mesij, kolikokrat na dan se pogledaš v ogledalo?«  

Nenavadni človek se je zamislil, na prste nekaj preštel in nato rekel:  

»V ogledalo se pogledam sedemkrat na dan. In vsakokrat, ko se v njem 

zagledam, preverim, če je vse, s čimer si me opisala, še vedno resnica, 



 

in ko ugotovim, da je, se odpravim pomirjen spat, saj vem, da sem še 
vedno zvest poveljem svoje vesti.«  

Odgovor nenavadnega človeka je Kami Sol spravil v zadrego. 
Popraskala se je po nosu. Nenavadni človek ji je rekel:  

»Nisi bila rojena, da bi bila v zadregi zaradi drugih, ampak si bila 
rojena, da jih v zadrego spravljaš ti. Ti in tvoja skupina boste v zadrego 

spravljali ves svet. Otroci luči bodo ljubili tvoje žarke modrosti, ki bodo 

razsvetljevali njihova življenja. Otroci teme te bodo pa sovražili, kot 

sovražijo mene.«  

Kami Sol se je nasmejala in rekla nenavadnemu človeku:  

»Še kar vztrajaš?«  

Nenavadni človek ji je odgovoril:  

»Ti si eden od štirih generalov moje vojske. Vztrajal bom, dokler ne 
sprejmeš svojega mesta v njej.«  

Kami Sol se je spet nasmejala in hudomušno rekla:  

»Pa naj bo, gospod predsednik, pridobili ste si generala.«  

Dodala je še:  

»V omari pa ne bom živela!«  

Vsi so se začeli smejati. Pogovarjali so se še dolgo časa in si povedali 

veliko pomembnih stvari. In ko se je dan začel prevešati v noč, so eden 
za drugim zapustili jaso nenavadnega človeka.

  



 

36. DECIZ (obredni): POGREB 

 

Pri pokopu decista ali nedecista, ki mu decirarji odobrijo decistični 
pokop, naj decirar/-ka moli: 

»Bil je živ človek, zdaj ni več.  
Dihal je, zdaj ne diha več.  

Kri mu je krožila po ožilju, zdaj mu ne kroži več.  

Mrtva je oblika, v kateri je živel,  

a vsi nam znani in neznani delčki, ki so ga sestavljali, živijo naprej.  

Ločujejo se in povezujejo in spet ločujejo in spet povezujejo.  

Delijo se in sestavljajo in spet delijo in spet sestavljajo.  

Mrtva je oblika, v kateri je živel,  

a on,  

v vseh delčkih, ki so ga sestavljali,  

živi naprej. 

Prosim/-o vse pozitivne, zdravilne in morda obstoječe dobronamerne 

sile svetov, ki imate morda moč pomagati, pomagajte vsakemu delčku, 

ki je sestavljal umrlega, da se v procesu intenzivnega spreminjanja 

umesti v čim bolj zdravo in blagoslovljeno stanje. 

Prosim/-o vsa pozitivna, zdravilna in morda obstoječa dobronamerna 

bitja svetov, ki imate morda moč pomagati, pomagajte vsakemu 

delčku, ki je sestavljal umrlega, da se v procesu intenzivnega 

spreminjanja umesti v čim bolj zdravo in blagoslovljeno stanje. 

Prosim/-o vse pozitivne, zdravilne in morda obstoječe dobronamerne 

realnosti iz fizičnih in morda obstoječih duhovnih svetov, ki imate 

morda moč pomagati, pomagajte vsakemu delčku, ki je sestavljal 
umrlega, da se v procesu intenzivnega spreminjanja umesti v čimbolj 

zdravo in blagoslovljeno stanje. 

MANU DEI.« 



 

Pri vsaki od treh prosilnih delov pogrebne molitve naj decirar/-ka nad 
umrlega z roko naredi znamenje razsvetljenika.  

Pogrebno molitev zaključita izgovorjeni besedi:  

»MANU DEI«,  

pri izgovoritvi katerih decirar/-ka nad umrlega naredi še prstni simbol 
razsvetljenika. 

Grobovi decistov naj bodo blagoslovljeni in označeni z našima dvema 
znakoma – z našima dvema simboloma: 

z decističnim razsvetljenikom in decističnim trikotnikom - trivzponom.

  



 

37. DECIZ: SRČNICA 

 

O, ti mogočno polje kreposti, naj se kreposti na tvojih njivah razrastejo 

v moje življenje. 

O, ti orkansko vetrovje resnic, naj se resnice v tvojih burjah razdivjajo 

v koči mojega življenja. 

O, ti veličastni tok božanskih mogočnosti, naj se mogočnosti bogov 

razlijejo kot reke v morje mojega bitja. 

O, ti vejevje skrivnostnih moči, prodri kakor semenčice v maternico 

moje biti in me napolni z močjo svojih skrivnosti. 

O, ti vez mističnih energij, odpri svoja magična vrata in me obsuj z 

eksplozijami mističnih čudes. 

O, ti kozmično ožilje svetih zdravosti, naj se tekočine tvojega 

nebeškega zdravja pretočijo skozi rajske kanale v moje življenje. 

O, ti velikanski tunel svetosti, naj se posvečujoča ambrozija skozi tvoje 

mogočne struge razširi tudi v moje rovčke. 

O, ti organizem neskončnih bogastev, napolni me z zlatniki iz svojih 

neskončnih zakladnic. 

O, ti valovje čistih modrosti, napolni me s frekvencami 
neomadeževanih vednosti, naj modrost valovi v mojih možganih in me 

naredi inteligentnega. 

O, ti veličastno! O, ti mogočno! O, ti skrivnostno!  

Usmili se me! Razsvetli me! Ozdravi me! Obogati me! Prosim te, ne 

pozabi me! Blagoslovi me! 

MANU DEI.



38. DECIZ (obredni): DECIZANJE 

(INICIACIJA) 

 

Nauk decizma lahko samostojno uporablja kdorkoli hoče. 

Tisti, ki si želijo več skupinskega delovanja, naj se intenzivneje 
povežejo z decirarji/decirarkami in ustvarijo raznolike skupnosti. 

Kdor bi rad bil intenzivneje vključen v decizem, naj se da decizati.  

Decizanje je iniciacijski obred vstopa v decizem.  

Decizanje izvede decirar/-ka.  

Obred decizanja se odvije v prostoru, ki je na začetku obreda 
zatemnjen.  

V ta prostor se postavi predhodno posvečeno sedalo, na katerega se 

posede vstopajočega v decizem.  

Proti sedalu so v obliki razsvetljenika postavljene štiri točke 

razsvetljenika.  

Prvo/izhodiščno/začetno točko razsvetljenika predstavlja ugasnjen vir 
luči, ob katerem je postavljen decir – ki je lahko v katerikoli obliki 

(knjiga, elektronska naprava itd.).  

Ostale tri točke postavljenega razsvetljenika so prav tako ugasnjeni viri 
luči.  

Med iniciacijo se vse štiri točke razsvetljenika postopoma prižge, tako 

da s svojo svetlobo razsvetlijo sedečega na sedalu.  
Decirar/-ka, ki deciza vstopajočega v decizem, med decizanjem izmoli 

štiri dele molitve in na koncu vsakega dela molitve prižge eno od štirih 

luči razsvetljenika.  
Prižiga jih v priporočenem vrstnem redu osebnega razsvetlikanja, 
predstavljenega v tem deciru. 

 

 



 

Štirje deli molitve decizanja: 

»Naj veličina nauka, ki je srce svete in razsvetljene skrinje decističnega 

svetovnega nazora (decira) prežarči tvoje življenje z močjo decizma!« 

»Naj sijaj svetlobe decističnega razsvetljenika prežarči tvoje življenje 

z modrostjo resnic!« 

»Naj sijaj svetlobe decističnega razsvetljenika prežarči tvoje življenje 

s silo kreposti!« 

»Naj sijaj svetlobe decističnega razsvetljenika odpre vse tokove za 

vstop pozitivnih, koristnih in zdravilnih realnosti iz fizičnih in morda 

obstoječih duhovnih svetov v tvoje življenje!  

Naj vstopijo!« 

Decizani na koncu vsake od štirih molitev decizanja in ob prižigu 
pripadajoče luči izgovori:  

»MANU DEI.« 

Na koncu vseh štirih delov molitve decirar/-ka glasno izreče: 

»Vstani, decist/-ka!« 

in decizani/decizana vstane v decizem in s tem zaključi svoje decizanje. 
(Po zaključku decizanja naj decirar/-ka novega decista/decistko orosi s 
posvečeno vodo in odišavi z blagoslovljeno aromo.) 

Vsak človek ima pravico, da se svobodno in prostovoljno odloča in 
odloči o nazoru ali nazorih, ki jim bo sledil – če sploh kateremu. 

Decisti svojim otrokom ne bomo vsilili svojega svetovnega nazora, jih 

bomo pa v duhu tega nazora vzgajali in jim ob nastopu enaindvajsetih 

let dali možnost, da se decizajo in postanejo polnopravni decizani 
decisti na najvišjih laičnih stopnjah.  

Deciza se lahko samo človeka, ki dopolni enaindvajset let in se 
prostovoljno in svobodno odloči za decizanje.  



 

Decizem je svetovni nazor kreposti in svobode in je zanj kakršnakoli 
prisila ali nesvobodno vezanje človeka na dolžnosti iz naslova nauka 
nesprejemljivo.  

Kdor hoče živeti krepostno v duhu decizma, naj živi.  

Kdor bi rad živel krepostno življenje in uporabil katerega od drugih 
krepostnih svetovnih nazorov, naj stori tako.  

Decisti smo družina podobno mislečih posameznikov, ki nismo z 

verigami vklenjeni v svoj nazor, ampak ta nazor svobodno in zdravo 

živimo. 

 

Oseba, ki se želi polno iniciirati v agnostični decizem – se decizati, ne 
potrebuje izstopa iz svoje stare svetovnonazorske organizacije, če je v 

njo »vstopila« pred nastopom svoje starosti enaindvajset let ali če je 

bila v svojo staro svetovnonazorsko organizacijo iniciirana proti svoji 
volji. 

 

Osebi, ki se želi polno iniciirati v agnostični decizem – se decizati in je 
bila pred tem iniciirana v drugo svetovnonazorsko organizacijo, v 

katero se je iniciirala svobodno in v starosti enaindvajset let ali več, se 

priporoča formalen izstop iz njene stare svetovnonazorske 
organizacije, ni pa obvezen.  

 

V agnostičnem decizmu stremimo k temu, da bi bil pogoj za legalen 
vstop v organizacijo – oznanjevalko svetovnega nazora, dosežena 

starost, ki bi se morala in se mora čim bolj približati starosti, v kateri 

možgani človeka dosežejo polno razvitost. 

  



 

39. DECIZ: TRŽNICA DUHOVNIH PONUDB 

 

Tržnica duhovnih ponudb je nabito polna. Ljudje skorajda brezglavo 

drvijo od enega mesta do drugega in iščejo želeno. Pri vsaki stojnici 

stoji prijazna branjevka, ki ponuja svoje izdelke. Vsaka od njih poskuša 
prepričati kupce, da so njeni izdelki kakovostnejši od izdelkov, ki jih 

ponujajo druge branjevke. Stojnice se šibijo pod težo mnogovrstnih in 

privlačnih ponudb. Kaj naj človek kupi? Pred katero stojnico naj se 

ustavi? Izdelki katere branjevke so vitamini in katere strupi? 

Mar ni tudi naš nauk – decizem le dobrina na eni od stojnic, ki ga 

množici iskalcev dobrin prijazno ponuja naša branjevka – decirarka?  

Mar nismo tudi mi prodajalci, ki iščejo kupce?  

Morda pa smo?  

Morda pa smo ugotovili, da imamo od vseh prodajalcev, ki na tržnici 
duhovnih ponudb ponujajo duhovne dobrine, mi najbolj neoporečno in 

kakovostno blago.  

Morda smo spoznali, da imamo od vseh ponudnikov duhovnih nazorov 

mi najbolj razumnega in modrega. 

Morda smo odkrili, da bi postopali sebično, če bi zakladov iz svoje 

zakladnice bogastev ne ponudili in podelili z drugimi.  

Morda pa je dobro, da so na tržnici duhovnih ponudb tudi branjevke, ki 

ponujajo privlačne strupe, ki jih kupujejo in uporabljajo ljudje s 

prevezami čez svoje oči.  

Morda pa je dobro, da so dobre stvari skrite pod kupi slabih stvari  

in morda je dobro, da jih odkrijejo samo najbolj vztrajni iskalci. 

Kdo bi poznal odgovore na toliko zapletenih vprašanj? Lahko pa 

zaslutimo, lahko začutimo resnico, če si le za to iskreno prizadevamo.



40. DECIZ: NARAVA DOKAZOVANJA 

 

Ne ve se, ali obstaja človeška duša ali ne.  

Ne ve se, ali obstaja človeški duh ali ne.  

Ne ve se, ali obstaja kaj človeški duši ali duhu podobnega ali ne. 

Ko se človek začne ukvarjati s snovmi, ki izhajajo iz teorij o obstoju 

duhovnih realnosti, človek vedno praska v temi in se brezglavo vrti.  

Ko se človek začne ukvarjati s snovmi, ki izhajajo iz teorij o obstoju 

nematerialnih realnosti, se vse metode preverjanj in dokazovanj, ki so 
osnovane na materialnosti, izkažejo za neuporabne.  

Ne moreš dokazovati nematerialnega z materialnim, ker je za vse, kar 
se dokazuje z materialnim, potrebna materialnost.  

Če torej nematerialno obstaja, se ga z materialnim ne da dokazovati. In 

če se nečesa ne da dokazovati, kako pristopiti k morda obstoječim 
neznankam?  

Kakšno metodo uporabiti za približevanje koristnim, zdravilnim, 
pozitivnim in morda obstoječim dobronamernim, skritim realnostim, ki 
morda obstajajo?  

Za odnose z neznanimi stvarmi je mnogo načinov (teizem, ateizem, 
agnosticizem itd.). 

Mi, ki s srcem prebiramo to besedilo, smo izbrali eno od najlepših in 

najbolj zdravih vej na drevesu agnosticizma, izbrali smo decizem.

  



 

41. DECIZ: PREDNOSTI KREPOSTNEGA 

ŽIVLJENJA 

 

Biti pravičen ali biti krivičen? 

Delati dobro ali delati hudo? 

Izbrati krepost ali izbrati slabost? 

Pritegovati nagrado ali pritegovati kazen? 

Človeštvo ne ve, ali na nam nepoznanih ravneh morda obstajajo nam 
neznani, na neke vrste nadčloveški karmi osnovani sistemi ali ne.  

Človeštvo ne ve, ali bo posameznik na nam neznanih in morda 

nedostopnih ravneh svetov za svoja dejanja morda nagrajen ali 
kaznovan.  

Človeštvo ne ve, ali imajo posameznikova dejanja poleg fizičnih 
posledic morda tudi neznane posledice, ki izhajajo iz morda obstoječih, 
še nepoznanih in še neodkritih sistemov. 

Kaj je torej bolj modro? Živeti krivično in hudobno, v stalnem strahu 

pred možnim obstojem povračilnih, kaznovalnih sistemov, ki človeku 

utegnejo za njegova dejanja izstaviti račun, ali je bolj modro živeti 
pravično in dobro, z mirno vestjo in odsotnostjo strahu pred 
morebitnim obstojem človeku neznanih kaznovalnih sistemov? 

Krepostno življenje človeka obdari z mirno vestjo, notranjo 

pomirjenostjo in mu odpre vrata za morebitne nagrade na njemu 

neznanih ravneh svetov, podari mu življenje v blaginji in bogastvu 
življenja v skupnosti s krepostno živečimi ljudmi.  

Človeku, ki se zaveda vseh prednosti poštenega življenja, je izbira med 
dobrim in hudim res zelo enostavna stvar.



42. DECIZ: INTELIGENTNA KREPOST 

 

Na svetu je mnogo ljudi, ki se niso odločili za življenje v kreposti. 

Pazite se takih ljudi! 

Ne bodite dobri bedaki, ki jih izkoriščajo hudobni »inteligentneži«. 

Krepost, ki se vam oznanja v tem nauku, je modra krepost – je 

inteligentna krepost.  

Kdor voljno prenaša krivico tam, kjer bi se lahko boril za pravico, je 

slabič.  

Na svetu je mnogo ljudi, ki so se odločili za življenje v hudobiji. 

Pazite se takih ljudi! 

Ne bodite zdravi jeleni, ki se nasmejano in naivno odpravijo 
podivjanim hijenam naproti. Ne oznanja se vam norost, oznanja se vam 

modrost.  

Na svetu je mnogo ljudi, ki jim krepost ne pomeni ničesar.  

Pazite se takih ljudi! 

Kdor se ne trudi biti dober, bo skoraj zagotovo hudoben.  

Pazite se hudobnih ljudi! Pazite se podivjanih hijen! 

Ne bodite strahopetni! V kreposti sta krepkost in moč, v hudobiji pa je 

nezdravje in slabost. Ne bojte se podivjanih hijen. Oblecite se v oklep 

kreposti. Na glavah imejte čelade modrosti. Oborožite si roke in noge 
z orožji pravičnih. Naj vas podivjane hijene sovražijo in naj se vas 

bojijo.  

Na svetu je mnogo ljudi, ki svojih življenj ne živijo v kreposti.  

Ne bodite tudi vi taki ljudje.



43. DECIZ (obredni): DECIRANJE 

 

Vsak/-a decist/-ka, ki bi rad/-a postal/-a decirar/-ka – 
duhovnik/duhovnica decizma, mora biti pred tem decizan/-a in mora 
predhodno s svojim življenjem izkazati predanost nauku. 

Decirar/-ka je lahko moški ali ženska, z družino ali brez nje, z otroki 
ali brez njih.  

Spolna usmeritev decirarja/decirarke je stvar vsakega 

decirarja/decirarke in pri deciranju decista/decistke v 
decirarja/decirarko ne sme igrati ključne vloge.  

Decista/decistko se v decirarja/decirarko posveti pri obredu deciranja. 
Deciranje je obred posvetitve decista/decistke v decirarja/decirarko, pri 

katerem štirje decirarji/decirarke posvetijo osebo v decirarja/decirarko 

(izjema so prvi štirje decirarji/decirarke – decirarji/decirarke prvega 
razsvetljenika, ki so bili posvečeni v decirarje/decirarke od očeta 
nauka).  

Obred se začne v zatemnjenem prostoru, v katerega se namesti sedalo, 
na katerega se posede bodočega decirarja/decirarko. 

Proti sedalu se v obliki razsvetljenika postavi simbole štirih točk 
razsvetljenika, ki se jih uporabi pri obredu deciranja.  

Na mestu, ki simbolizira prvo točko razsvetljenika, se postavi knjigo 
decira in ugasnjen vir luči.  

Na ostalih treh točkah razsvetljenika se postavijo trije 

decirarji/decirarke z ugasnjenimi viri luči v svojih rokah, ki jih med 

deciranjem postopoma prižgejo in z njihovo svetlobo razsvetlijo 
bodočega decirarja/decirarko, sedečega/sedečo na sedalu.  

Vsak/-a decirar/-ka med obredom deciranja izmoli enega od štirih 
delov molitve deciranja in na koncu svojega dela molitve prižge vir 
luči, ki ga drži v rokah.  



 

Deciranje se začne tako, da eden od decirarjev/decirark (leteči/-a 
decirar/-ka) izmoli začetni del štiridelne molitve in na koncu prižge 
ugasnjeni vir luči, stoječ ob deciru.  

Ostali/-e decirarji/decirarke nato svoje molitve izmolijo v vrstnem redu 
razsvetlikanja, priporočenega v tem deciru.  

Štirje deli posvetilne molitve razsvetlikanja: 

1. »Naj sijaj decira prežarči tvoje življenje in v tebi zaneti ogenj, ki naj 

razsvetljuje življenja ljudi z naukom decizma.« 

2. »Naj sijaj te svetlobe prežarči tvoje življenje in v tebi zaneti ogenj, 

ki naj razsvetljuje življenja ljudi z modrostmi!« 

3. »Naj sijaj te svetlobe prežarči tvoje življenje in v tebi zaneti ogenj, 

ki naj polni življenja ljudi s krepostmi.« 

4. »Naj sijaj te svetlobe prežarči tvoje življenje in v tebi zaneti ogenj, 
ki naj postane trajni medij za prehod pozitivnih, koristnih, zdravilnih in 

morda obstoječih dobronamernih sil, bitij in drugih realnosti iz fizičnih 

in morda obstoječih duhovnih svetov v življenja ljudi.« 

Oseba, posvečevana v decirarja/decirarko, na koncu vsake posvetilne 
molitve deciranja izgovori MANU DEI. 

Po koncu vseh štirih molitev vsi štirje decirarji/decirarke skupaj 
izrečejo besede: »Vstani, decirar/-ka!«  

Novoposvečeni/-a decirar/-ka pri tem vstane s svojega sedala in s tem 

potrdi in zaključi svoje deciranje (pri tem zaključenem dejanju leteči/-
a decirar/-ka – tisti/-a, ki ne stoji na nobeni od točk postavljenega 

razsvetljenika – orosi novega decirarja/novo decirarko s posvečeno 

vodo in ga/jo odišavi z blagoslovljeno aromo).

  



 

44. DECIZ: STVARSTVO ALI VSE, KAR 

OBSTAJA 

 

Rekli so, da je bilo ustvarjeno. Vse, kar obstaja, so govorili in še 

govorijo, je bilo ustvarjeno – planeti, zvezde, živa bitja, neživa narava 
itd.  

Rekli so, da je bilo vse, kar obstaja, ustvarjeno. In nekateri še vedno 

trdijo tako. Pa imajo prav? Je bilo res vse ustvarjeno? Je res vse, kar 
obstaja, narejeno?  

Mi pravimo, da morda. Morda je bilo ustvarjeno, morda ni bilo.  

Teorije o stvarniku ali stvarnikih, ki je ali ki so ustvarili vse stvari, so 

teorije in bodo ostale teorije, dokler gotova dejstva, osnovana na 
dokazih, tega ne spremenijo.  

Teistične religije teorije pretvarjajo v »tiha dejstva« brez za to 

potrebnih dokazov, saj namesto dokaznih gradiv uporabljajo vero, ki je 

za nas deciste to, kar vera v resnici je – slepo ugibanje. Govorjenje o 

ustvarjenem je zatorej govorjenje o možni realnosti, je govorjenje o 
teoriji.  

Ko decisti govorimo o vsem, kar obstaja, govorimo o vsem, kar obstaja 
in o možnem stvarstvu. Nikoli ne govorimo o stvarstvu, vedno 

govorimo o možnem stvarstvu. Za nas je vse, kar obstaja (fizično, 

morda obstoječe duhovno, poznano, nepoznano, vidno in nevidno, 
razumu dostopno in nedostopno), del vsega, kar obstaja, ali morebitni 

del vsega, kar obstaja. Decisti ne gledamo stvarstva, mi vidimo vse, kar 

obstaja, in možno stvarstvo.

  



 

45. DECIZ (obredni): OBRED ČRNEGA 

KAMNA 

 

Zdrav človek se zna vzdržati in se zna sprostiti ob pravem času. 

Praviš, da si poln besa in jeze in vse tiščiš v sebi.  

Ne delaj si tega.  

Prav je, da tiščiš v sebi, če trenutek za sprostitev eksplozivne vsebine 
ni primeren, a ne pusti se prepričati, da tistega, kar te tišči, nikdar ne 
smeš sprostiti.  

Ne delaj škode svojemu zdravju.  

Obred črnega kamna naj bo in je decistični obred zdravega in urejeno 
nadzorovanega sproščanja vseh besov in sovražnosti, nakopičenih v 
človeku.  

Središče obreda je poljubno velik kamen, ki je naravno črne barve ali 
pa se ga v črno umetno obarva.  

Črni kamen pri obredu črnega kamna simbolizira vse, kar ljudje 

obravnavajo kot zlo, in simbolizira vse, kar človek sovraži, in vse, kar 
sovraži človeka. 

Na začetku obreda naj decirar/-ka z molitvijo zakletve posveti in 
prekolne poljubno izbrani kamen v črni kamen.  

Molitev zakletve:  

»V moči tega razsvetljenika (decirar/-ka nad kamnom z roko naredi 

simbol razsvetljenika) naj ta kamen postane simbol vsega zla, ki 

obstaja.« 



 

»V moči tega razsvetljenika (decirar/-ka nad kamnom z roko naredi 
simbol razsvetljenika) naj ta kamen postane simbol vsega, kar 

sovražimo!« 

»V moči tega razsvetljenika (decirar/-ka nad kamnom z roko naredi 

simbol razsvetljenika) naj ta kamen postane simbol vsega, kar nas 

sovraži!« 

»Navadni kamen, postani črni kamen!« 

»MANU DEI!« (Decirar/-ka nad kamnom naredi prstni simbol 

razsvetljenika.) 

Po zakletveni molitvi decirar/-ka povzdigne glas in zavpije čez vse 
udeležence obreda: »Črni kamen je tu, naj sovraštva eksplodirajo!« 

Vsi udeleženci obreda od tistega trenutka dalje pa vse do 

decirarjevega/decirarkinega poziva k umiritvi sprostijo svoje bese, 
jeze, sovraštva in vse tegobe na zakleti simbol vsega tega – črni kamen. 

(Ljudje se derejo, kričijo v črni kamen. Ljudje preklinjajo črni kamen 

in v nekaterih varnih okoliščinah ljudje črni kamen obmetavajo s 

stvarmi.) 

Po poljubno določenem in pretečenem času sproščanja sovraštva nad 
črnim kamnom decirar/-ka z naslednjo besedo naredi temu delu obreda 
konec:  

»Črni kamen je poln, naj se sovraštva umirijo.« 

Vsi udeleženci obreda se po decirarjevem/decirarkinem pozivu k 
umiritvi umirijo.  

Decirar/-ka, ki vodi obred, se nato postavi pred črni kamen in izmoli 
naslednjo molitev:  

»Sovražimo te, ko s svojo silo udarjaš v kipe naših osebnosti. 

Boli nas, ko udarjaš po nas. 



 

Sovražimo te, sovražiš nas, a vendar je nekaj skrivnostno dobrega v 

vsakem tvojem udarcu. 

Naj nas ta skrita moč utrdi, izkleše in izboljša. 

Sovražimo te! 

Sovražiš nas! 

Utrdi nas! 

Ne zlomi nas! 

Utrdi nas!« 

»MANU DEI!« (Decirar/-ka pri izgovorjenem MANU DEI z roko nad 
črnim kamnom naredi znak razsvetljenika.) 

Vsi udeleženci obreda se nato na urejen način dotaknejo črnega kamna 

in se tiho, vsak zase zahvalijo za vse dobro, ki na skrivnosten način 

izvira tudi iz zlih stvari (če okoliščine fizičnega dotika črnega kamna 
ne dopuščajo – prevelika množica ali kaj drugega, tretjega – se 

udeleženci obreda črnega kamna dotaknejo v svojih mislih – miselni 

dotik). 

Obred črnega kamna se zaključi z decirarjevo/decirarkino poljubno 
izbrano zaključno besedo.  



 

46. DECIZ: RAZUMETI NEUPORABO VERE 

 

Mi, ki niti ne verjamemo niti verjamemo, smo včasih videti, kot da 
verjamemo ali ne verjamemo. Nekateri nikakor ne morejo razumeti 

neuporabe vere, zato se je treba močno potruditi, da bi ljudem to 
razložili.  

V decistični demokri vere ne uporabljamo.  

Na mestih, kjer v teističnih religijah stoji vera, v našem agnostičnem 

nauku stoji mogočna ladja, ki pluje po znanih in neznanih vodah vsega, 

kar obstaja. Naši ladji velikanki je ime Morda, piše pa se Mogoče.

  



 

47. DECIZ (obredni): POROKA 

 

Decisti poroko vidimo kot obred, kjer dva človeka ali skupina ljudi 
simbolično (in morda presežno, duhovno) obeleži, potrdi in nadgradi 

svojo odločitev za življenje v povezanem partnerskem odnosu v 
življenje v poročenem odnosu.  

V našem poročnem obredu se lahko poroči kdorkoli dopolni 

enaindvajset let in se za poroko svobodno in prostovoljno sam odloči. 

Decistično poroko izvede decirar/-ka.  

V enem decističnem zakonu je lahko več oseb skupaj, od katerih mora 
biti vsaj eden decizani decist.  

Pri naši poroki se v prostoru, kjer bo poroka, predhodno izbere štiri 

točke v obliki razsvetljenika, na katere se postavi štiri vire ugasnjenih 

luči, ki jih decirar/-ka kasneje med obredom postopoma prižge (v 

vrstnem redu razsvetlikanja).  

Razsvetljenik se vedno postavi obrnjen proti tistim, ki se poročajo. 
(Svetloba v poročnem prostoru ne sme biti premočna, zato da 
razsvetljeni razsvetljenik pride do izraza.)  

Decistična poroka se začne s skupnim razsvetlikanjem. 

Decirar/-ka, ki vodi poroko, po skupnem razsvetlikanju obe osebi 
(zaradi praktičnosti bomo tu govorili o poroki dveh oseb, čeprav v 

decizmu to ni edina oblika poroke), ki vstopata v zakon, posamično 

vpraša, ali želita biti poročeni druga z drugo, na kar morata obe 
posamično odgovoriti, da si to želita.  

Decirar/-ka nato nadaljuje z besedami:  

»Vajina volja po poroki je bila pozitivno izražena, naj se sedaj tudi 
udejanji.«  



 

Sledi glavni del poroke, kjer decirar/-ka s poročno molitvijo in 
postopnim prižiganjem štirih luči postavljenega razsvetljenika 
dokončno poroči par.  

Poročna molitev:  

»Z močjo decističnega razsvetljenika potrjujem vajin partnerski odnos 

(decirar/-ka prižge prvi vir luči na postavljenem razsvetljeniku)  

in ga povišujem v poročni odnos (decirar/-ka prižge drugi vir luči na 

postavljenem razsvetljeniku).  

Bodita mož in žena (decirar/-ka prižge tretji vir luči na razsvetljeniku),  

bodita poročena (decirar/-ka prižge zadnji, četrti vir luči na 
postavljenem razsvetljeniku).«  

Decirar/-ka nato še izreče:  

»Izmenjajta si simbola vajine poročenosti (par si izmenja izbrani 

simbol poročne zveze – kot simbol poročne zveze si pari izberejo 

poljubne stvari kot npr. verižice, prstane, tatuje, obleke itd.) 

in si izkažita ljubezen (par si izkaže ljubezen s stiskom roke, ki mu sledi 
poljub in nato objem).« 

Poroka je s tem končana. 

V decizmu se človek lahko večkrat poroči, vendar nauk tega ne 
poveličuje.  

Poroka je najvišja oblika partnerskega odnosa in je kot taka za modrega 

človeka nekaj svetega, svete stvari pa imajo v življenju krepostnih bitij 
unikaten položaj.

  



 

48. DECIZ: NARAVA HREPENENJA 

 

Človek ne hrepeni po hrani samo zato, ker si želi okušati prijetne jedi. 
Človek hrepeni po hrani tudi zato, ker jo njegov organizem potrebuje 

za življenje. Človeku se sicer lahko zazdi, da je razlog za njegovo 

hrepenenje po hrani skrit izključno v njegovi želji po uživanju okusnih 
jedi, vendar je resnica taka, da je človekova želja po uživanju okusnih 

jedi način, s katerim njegov organizem pripravi njega samega, da v sebe 

vnese hrano (gorivo), ki jo organizem brezkompromisno potrebuje za 

svoj obstoj.  

V hrepenenju po hrani je skrita potreba po hrani in je skrita odvisnost 

od hrane.  

Nasičeno hrepenenje obrodi življenje, nenasičeno pa smrt.  

Ne podcenjujte vrednosti hrepenenja. 

Človeštvo skozi celotno zgodovino svojega obstoja hrepeni po morda 

obstoječih, višjih realnostih od svoje.  

Morda pa človek potrebuje nekaj višjega od sebe.  

Morda pa človek ne hrepeni po božanskih jedeh samo zaradi priročno 
začinjenih slasti, ki mu jih morda obstoječa duhovnost prinese v 

življenje.  

Morda ne hrepeni le zato, ker si želi.  

Morda tudi potrebuje. 

Morda?  

Ne podcenjujte vrednosti hrepenenja.

  



 

49. DECIZ (obredni): RASTLINJENJE 

 

Rastline so živa bitja z veličastno zgodovino. V njihovem skrivnostnem 
svetu se nahaja ogromna količina nam znanih in neznanih moči. 

Rastlinjenje je obred, pri katerem se človek poskuša s temi močmi 
povezati.  

Za obred rastlinjenja je treba imeti poljubno izbrano zdravo rastočo 

rastlino, ki se jo lahko prinese v lončku (ali čem podobnem), ali pa se 
uporabi rastlino, ki že raste na kraju obreda (rastlin je lahko več). 

Obred rastlinjenja se začne z razsvetlikanjem vseh udeležencev obreda.  

Nadaljuje se z molitvijo, ki jo decirar/-ka izmoli pred delom obreda, 
kjer se rastlini daruje za rastlino koristne stvari. Molitev se glasi:  

»Podarimo rastlinskemu svetu košček človeške dobrote.«  

Sledi obdarovanje rastline/rastlin, kjer vsak udeleženec obreda podari 

nekaj svojega rastlini (vse darove za rastlino decirar zbere skupaj in se 

jih kasneje uporabi za izboljšanje kakovosti življenja rastlini, ki je bila 
uporabljena pri obredu rastlinjenja).  

Ko še zadnja oseba obdari rastlino s svojim darom, decirar/-ka izmoli 
molitev posvečenja rastline v rastlino življenja:  

»Delček svoje ljubezni smo ti podarili, da bi ti nam podarila delček 
same sebe. V moči tega razsvetljenika (decirar/-ka nad rastlino z roko 

naredi znamenje razsvetljenika) in naših darov naj ta rastlina postane 

rastlina življenja (decirar/-ka nad rastlino naredi prstni simbol 
razsvetljenika). Naj se skozi to rastlino v nas stečejo tokovi vsega 
dobrega iz rastlinskega sveta. MANU DEI.« 

Po tej molitvi decirar/-ka izgovori naslednje besede:  

»Naj se gostija začne!«  



 

Sledi gostija, pri kateri se udeleženci gostije pred zaužitjem hrane in 
pijače s svojo hrano in pijačo dotikajo rastline življenja (tam, kjer je 

fizično dotikanje rastline neprimerno, se posamezniki rastline 

dotaknejo v svojih mislih) in s tem v sebe prenašajo morebitne 
koristno-zdravilne realnosti iz rastlinskega sveta. Na gostiji se poje, 
pleše in zabava.  

Rastlinjenje se zaključi z decirarjevo/decirarkino molitvijo nad rastlino 
življenja, ki se glasi takole:  

»V moči tega razsvetljenika (decirar/-ka z roko nad rastlino naredi 

simbol razsvetljenika) in naših darov naj se ta rastlina življenja vrne v 

svoje naravno stanje (decirar/-ka nad rastlino s prsti naredi simbol 
razsvetljenika). Hvala ti, rastlina, in hvala ti, rastlinski svet, za vse 

dobro, ki smo ga prejeli od tebe. Hvala ti. MANU DEI.« 

Podobno kot pri obredu povezovanja z rastlinskim svetom se lahko 
izvede tudi povezovanje s pozitivnimi in morda obstoječimi 

dobronamernimi realnostmi iz živalskega sveta, pri katerem se namesto 

poljubne rastline uporabi poljubno žival, ki se jo posveti v žival 

življenja. Pri živaljenju se pri delu obreda, kjer naj bi se s predmeti – 

predvsem živili – dotikali živali življenja, namesto dejanskega dotika 

priporoča miselni dotik (živali se z živilom dotakne v mislih). Miselni 
dotik je najprimernejša izbira predvsem v primerih, ko je zaradi sveta 

bakterij, mikroorganizmov itd. fizično dotikanje živali ali rastline 
nezdrava izbira. 

Povezujte se z živalskim in rastlinskim svetom in v svoja življenja 

pogosto vabite zaklade iz teh svetov.

  



 

50. DECIZ: BESEDA MORDA 

 

Najbolj čaroben del morda obstoječih duhovnih realnosti je skrit v 
besedi morda.  

Morda obstaja,  

morda obstajajo,  
morda blagoslavljajo,  

morda prekolnjujejo.  

Morda, morda in še enkrat morda.  

Tako drobcena in na prvi vtis nepomembna beseda, a kakšna veličina 

se skriva v tej drobtinici.  

Morda so nas ustvarili, morda nas niso.  

Morda je vsemogočna, morda ni.  

Morda prebiva v najmanjših gradnikih svetov, morda ne.  
Morda so tam, morda jih ni.  

Morda sta prišla, morda nista.  

Morda, morda in še enkrat morda.  

Obstoječi svet, ki se uspešno skriva, ali morda najkompleksnejša 
fantazija naših možganov.  

Obstoječi svet, ki je spontano skrit, ali neobstoječi svet, ki ga v 

nedosegljivost potiskamo mi, ker nočemo izgubiti iluzije o njegovem 
obstoju. 

Tako velika možna realnost, kakršna je obstoj nematerialnih, duhovnih 

svetov, pa o tej možni realnosti, razen pravljicam podobnih zgodb, ne 
vemo popolnoma ničesar.  

To, moja draga vrsta,  

to pa je mogočna neznanka,  

to pa je veličastna skrivnost.



51. DECIZ: TEKMOVALNOST – 

SODELOVANJE 

 

Ljudje smo tekmovalna bitja, v sebi imamo potrebo po dokazovanju, v 
sebi imamo potrebo po premagovanju, potrebo po zmagovanju.  

Ljudje smo tekmovalna bitja, radi zmagujemo in zelo neradi 
izgubljamo.  

Tekmovalna narava naše vrste nam včasih koristi, spet kdaj drugič nam 

škodi. Radi bi premagali, nočemo pa biti premagani. Radi bi dokazali, 
da smo boljši, nočemo pa, da bi drugi dokazali, da so boljši od nas.  

Ljudje smo sanjači, neprestano sanjarimo o zmagah.  

Svojo vrsto in s tem sebe smo dolžni ščititi in zaščititi pred 

nepotrebnimi in škodljivimi porazi, zato moramo s svojo željo po 

zmagovanju ravnati modro in zdravo. Zmernost je kri vsake kreposti, 

kar pomeni, da je krepostna tekmovalnost zmerna tekmovalnost, ki 

hodi z roko v roki z zdravo-krepostno-zmerno solidarnostjo. Ljudje 

smo tekmovalna bitja, tekmujmo tako, da bo korist od naše 
tekmovalnosti za vse čim višja, in tekmujmo tako, da bo škoda, nastala 
zaradi naše tekmovalnosti, za vse čim nižja. 

Za krepostno tekmovalnost je treba imeti veliko mero modrosti. Pazite 

se divjih tekmovalcev, tekmovalcev, ki hlepijo po zmagah kot 

alkoholiki po alkoholu. Ne prilivajte olja na njihov požar. Bodite 
zdravo tekmovalna bitja, ki so modro ograjena pred divjaki.  

Najbolj primitivna, najbolj začetna, najbolj zelena osnova, na kateri 
lahko stoji urejenost in organiziranost nekega sistema, je tekmovanje. 

Vse živalske in vse rastlinske vrste na Zemlji so za časa nastanka tega 

nauka urejene, organizirane v ta najbolj začeten, najbolj zeleno 
osnovan sistem.  

Naša vrsta bi morala biti boljša od tega. 



 

Naša vrsta je sposobna biti boljša od tega. 

Ne na tekmovanju, na sodelovanju osnovati družbene sisteme. Naša 

vrsta se mora naučiti, se mora nadgraditi v vrsto, katere vogelni kamen 
sistemov ne sme več biti primitivna tekmovalnost, ampak razvito, 
napredno, modro, inteligentno sodelovanje. 

Človeška vrsta je en človek z bilijoni različnih verzij samega sebe. Vsi 

ti različni obrazi istega človeka se morajo skozi evolucijo svojega 

razvoja učiti in naučiti, kako vse svoje bogate raznolikosti povezati v 

inteligentno omrežje, ki se mora razviti v vsečloveško mrežo 
maksimalnega približka popolno inteligentne vsečloveške mreže mrež. 

Do nastanka tega zapisa so naši predniki že kar nekajkrat poizkusili z 

novimi sistemi, ki naj bi bili osnovani na sodelovanju. Žal so se ti 

sistemi, vsi po vrsti, zelo žalostno končali. A neuspeh naših prednikov 
ne sme postati opravičilo za neaktivnost novih generacij. Če našim 

prednikom nekaj še ni uspelo, potem bo to uspelo nam ali našim 

potomcem, če pa izboljšava ne bo uspela našim potomcem, bo uspela 
njihovim potomcem.  

Vrsta moja draga, na koncu nam bo uspelo, zgradili bomo svetove, 
osnovane na božanskem sodelovanju.

  



 

52. DECIZ: SOVRAŠTVO 

 

Trn ste jim v peti,  

ko vas zagledajo, jim zavre kri.  

Radi bi se vas znebili,  

radi bi vam škodovali.  

Sovražijo vas od nog  

pa do glave.  

Radi bi vas premagali,  
si postavili zmagovalni oder  

na truplo vašega poraza.  

Kot igračko vas premetavajo  
od ene mučilne naprave do druge,  

ne pustijo vas na miru.  

Radi bi vas potegnili  

v pekel svojega sovraštva.  

Radi bi, da se na njihovo sovraštvo  

odzovete s svojim sovraštvom,  
da bodo lahko sebe in druge prepričali,  

da vas upravičeno sovražijo.  

Vleče vas v živi pesek sovraštva  
in bolj kot se upirate,  

bolj vas sovraštvo zagrinja.  

Ne veste več, kaj storiti,  
kam zbežati pred črnim vragom.  

Kako premagati parazitsko kugo? 

Dokler bomo primati homo sapiensi imeli homosapienske možgane, bo 
sovraštvo eno od občutenj, ki se ga ne da odpraviti. V različnih 

okoliščinah in različnih intenzivnostih nam v sedanjosti in nam bo tudi 

v prihodnosti določalo del naše narave. 
Kreposten človek se svoje sovraštvo nauči nadzorovati in zdravo 

uporabljati.



53. DECIZ: MAKSIMALNA KREPOST 

 

Sin je vprašal očeta:  

»Oče, kako naj dosežem maksimalno krepost?  

Rad bi bil svet v tvojih očeh.  
Rad bi se maksimalno približal popolnosti.  

Rad bi, da si maksimalno ponosen name.  
Oče, prosim te, povej mi, kako naj dosežem maksimalno krepost.« 

Oče je odgovoril sinu:  

»Sin moj, zelo me radosti tvoje hrepenenje po visoki kreposti, resnično 

močno me veseli tvoje stremljenje k svetosti.  
Pozorno me poslušaj in si zapomni, kar boš slišal.  

Povedal ti bom o naravi maksimalne kreposti in o njeni zagrizeni 

sovražnici maksimalni slabosti.  
Poslušaj sedaj ta pouk:  

Predstavljaj si visoko stolpnico, ki ima enaindvajset nadstropij v višino 
in enaindvajset nadstropij v globino. V najvišjem nadstropju te 

stolpnice je stanovanje maksimalnega približka popolnosti, v najnižjem 

nadstropju te iste stolpnice pa je stanovanje maksimalnega približka 
nepopolnosti. Predstavljaj si sedaj sebe v pritličju te stolpnice, kako se 

nameniš v njen vrh. Opaziš, da je dvigalo edini način za prehajanje med 

nadstropji stolpnice. Opaziš tudi, da je dvigalo drugačno od dvigal, ki 
si jih bil vajen do takrat. V kabini dvigala sta namreč dve odprtini, nad 

katerima skoraj neopazno visita dve tabli, na katerih piše:  

vest in inteligenca. 
Nad napisoma visi še večja tabla, na kateri piše: Za prevoz z dvigalom 

vrzi v odprtini ustrezno vsebino.  

Začne se ti svitati, kaj moraš narediti, če hočeš priti v najvišje 
nadstropje. Z zvestobo svoji vesti usmeriš dvigalo proti vrhu, s količino 

svoje inteligence pa določiš nadstropje, do katerega se bo dvigalo 

peljalo. Ugotoviš, da če hočeš priti do najvišjega nadstropja stolpnice, 



 

moraš v prvo odprtino v dvigalu potisniti maksimalno zvestobo svoji 
vesti, v drugo odprtino pa maksimalno količino svoje inteligence.«  

Oče ljubeznivo pogleda sina in ga vpraša:  

»Razumeš, sin? Če hočeš doseči maksimalno krepost, potrebuješ 

maksimalno zvestobo svoji vesti in maksimalno količino modre, 
pristne inteligence.«  

»Kje pa naj dobim maksimalno količino te modre inteligence?« vpraša 

sin.  

Oče mu odgovori:  

»Na stezico, ki vodi k maksimalni inteligenci, stopiš vsakič, ko začneš 

spraševati o stvareh, ki jih ne veš, in potrpežljivo in zavzeto iščeš 
odgovore na zastavljena vprašanja. Zakaj pa misliš, da sem tako vesel 

tvojih vprašanj, sin moj? Vesel sem jih zato, ker mi sporočajo, da je 
moj ljubljeni sin na pravi poti, na poti, ki edina vodi v višine.«  

Sin je bil z odgovorom zelo zadovoljen, ga je pa malce zaskrbelo, saj 

je zaslutil, da je pot do osvojitve maksimalne zvestobe svoji vesti in pot 
do bogastva, kakršno je maksimalno znanje, naporna pustolovščina, v 

katero bo moral vložiti ves svoj trud in napor, če bo želel dočakati dan, 

ko bo realnost svetov videl iz perspektive enaindvajsetega nadstropja.

  



 

54. DECIZ: OD ŽELEZNE DO ZLATE DOBE 

 

Veljali so za modrijane svojega časa. O njih se je govorilo, da vedo o 

skrivnostih sveta. Spoštovalo se je njihove nauke, požiralo se je njihove 
nasvete. Verjelo se je, da so most med bogovi in ljudmi. Častilo se jih 

je, slavilo se jih je in spoštovalo se jih je. Bili so stari in bili so modri – 
vsaj verjelo se je tako.  

Pa so bili res tako modri, kot se je verjelo, da so?  

Trdili so, da se je vse začelo z zlato dobo in da se bo vse končalo z 
železno dobo.  

Učili so, da se je vse začelo v raju in se bo vse končalo v peklu. 

Oznanjali so usodo človeštva kot usodo sočnega sadeža, ki konča kot 
gnila kepa iztrebkov.  

Za te »modrijane« je bilo vse staro dobro in vse mlado slabo.  

Bili so arogantni starčki, ki so sovražili bolje razvite mlade generacije.  

Bili so sebični dedki in arogantne babice, ki so sebe in druge 
prepričevali, da se bodo z njihovo smrtjo stvari poslabšale. 

Pa so se z njihovo smrtjo stvari res poslabšale?  

Je bila preteklost človeštva resnično raj na Zemlji ali je nauk o pretekli 

zlati dobi le način, s katerim so se stare generacije ljudi prepričale, da 

so boljše od novih, mladih generacij?  

Mlade generacije so nadgradnje starih generacij in so kot take boljše od 
starih generacij. Mlade generacije na začetku svoje poti seveda 

potrebujejo stare generacije, da jim te predajo do tedaj osvojena znanja 
vrste, a ko mlade generacije ta znanja osvojijo, so one tiste, ki so 
inteligentnejše in bolje opremljene za uporabo vseh teh znanj.  



 

Modrost naprednih, novih generacij nam oznanja svetlejšo prihodnost 
– od železne dobe do zlate dobe. 

Človeštvo se z vzponi in padci korak za korakom vztrajno vzpenja na 
veličastno goro zlate dobe.  

Dobe, ko bo staro mlado in mlado staro.  

Dobe, ko bo človeško božansko in božansko človeško.  

Dobe, ko bo zemeljsko nebeško in nebeško zemeljsko.  

Človeštvo se z vzponi in padci korak za korakom vztrajno vzpenja na 
veličastno goro svoje razvitosti, na vrhu katere ga čaka, nas čaka –  

zlata doba. 

Morda pa modrost naših prednikov kljub njihovi slabši razvitosti 

vsebuje tudi nekaj resnic, ki bi jih bilo nespametno zavreči z 
okvarjenimi deli vred. Če kolesja življenja res obstajajo, morda ta 

kolesja – ti cikli v realnosti niso tako štorasto zastavljeni, kot se je 

predvidevalo, da so. Morda pa se včasih zgodi, da se kolesja življenja 
peljejo od zlatih dob proti železnim, včasih pa se ta vrstni red obrne na 

glavo in se cikli zapeljejo od železnih dob proti zlatim. Morda se včasih 

kolo dob izmenično pelje nekaj časa v eno smer, nato pa spet v drugo. 
Morda pa bitja, ki živijo v svetovih ciklov sama določajo smer kolesja 

življenja? Morda bitja, ki živijo v svetovih, kjer je cikličnost dob morda 

del formule realnosti, na kateri stojijo, morda s svojimi dejanji sama 
usmerjajo kolo življenja. In če to drži, potem bomo iskalci resnice 

postali mogočna sila, ki bo kolo življenja v najvišji prestavi potisnila 

proti Olimpu.

  



 

55. DECIZ: ČUTILA, KI JIH ŠE NIMAMO 

 

Ljudje realnost zaznavamo s čutili in umetno ustvarjenimi podaljški teh 

čutil v obliki različnih aparatov.  

Gledamo, poslušamo, vonjamo, okušamo in tipamo.  

Čutila, ki jih imamo, so se v sedanje oblike razvijala zelo dolgo časa. 
V nekem trenutku v preteklosti se je zgodilo nekaj, kar je naše prednike 

povezalo z deli realnosti, ki jih danes zaznavamo s pomočjo čutil, ki jih 

imamo.  

Gledamo, poslušamo, vonjamo, okušamo in tipamo.  

Vprašanje za bistre glave je:  

»Katera čutila bi še lahko imeli, a jih nimamo?  

Za koliko delov vsega, kar obstaja, še nimamo čutil, da bi lahko 

potekala interakcija med nami in temi neznankami,  

in za koliko delov vseh stvari, ki obstajajo, nikoli ne bomo imeli čutil 

za dostop do teh realnosti?  

Za katere dele realnosti smo ljudje absolutno slepi?  

Za katere dele gotovo obstoječih realnosti smo ljudje popolnoma gluhi?  

Kakšne veličastne skrivnosti vse sestavljajo realne svetove, a do njih 

nimamo dostopa in ga morda nikoli ne bomo imeli?  

Kakšna vsa čutila bi še lahko imeli?  

Kakšna vsa čutila bomo v prihodnosti morda še imeli?«  

Vse to so vprašanja, ki se jim površni in neumni ljudje smejijo, modre 
glavice pa vedo, da ta vprašanja naslavljajo zelo resne stvari. Ne bodite 

arogantni bedaki, ki v svoji ošabnosti mislijo, da imajo dostop do vsega. 
Bodite zdravi modreci, ponosni na to, kar veste, in ponižno zazrti v 

neskončne možne realnosti, o katerih razen zavedanja, da morda 

obstajajo, ne veste popolnoma nič drugega.



56. DECIZ (obredni): ZVEZDA – ZVEZDE 

 

Obred naravnega razsvetlikanja je obred, kjer se namesto umetno 
postavljenega razsvetljenika kot razsvetljenik uporabi zvezda (v 

prihodnjih obdobjih, ko bo človeštvo razširjeno po vesolju, bodo poleg 
sonca to tudi druge zvezde).  

Obred se začne s posvetitvijo lokacije, kjer bo naravno razsvetlikanje 
potekalo.  

Sledi posvetitev vseh predmetov, ki bodo pri obredu uporabljeni. 

Nekaj trenutkov pred začetkom sončnega vzhoda (ali vzhoda katere 

druge zvezde ali zvezd) se na ustrezno pripravljena mesta namesti 
čakajoče na naravno razsvetlikanje. 

Decirar/-ka nato vsem, ki bodo naravno razsvetlikani, podeli 
odpuščanje prekrškov zoper vest in jih blagoslovi in posveti (uporabi 

kadilo, posvečeno vodo in posvečeno olje, ki ga v obliki 

razsvetljenikov namazili na čelo, roki, nogi in prsi osebam, ki bodo 
naravno razsvetlikane).  

Ko decirar/-ka z blagoslavljanjem zaključi, se s tišino (lahko je prisotna 

glasba) pripravi na vzhod naravnega razsvetljenika – sonca (ali katere 
druge zvezde ali zvezd). 

Tik pred vzhodom prvih sončnih žarkov (ali žarkov katere druge 
zvezde) decirar/-ka izmoli naslednjo molitev:  

»Zvezda vzhajajoča,  

tvoje telo in tvoji žarki  

naj postanejo mogočen medij  

za prehod in vstop  
koristnih, pozitivnih, zdravilnih 

in morda obstoječih dobronamernih realnosti  

iz fizičnih in iz morda obstoječih duhovnih svetov.« 
 



 

(Decirar/-ka med molitvijo nad mestom, kjer bo sonce (ali katera druga 

zvezda ali zvezde) vzšlo, z roko naredi znak razsvetljenika.) 

Sledi čakanje na dejanski vzhod zvezde/zvezd  
in prodiranje prvih žarkov do čakajočih na naravno razsvetlikanje.  

Ko se to zgodi, decirar/-ka nadaljuje z glasno molitvijo:  

»Zvezda vzhajajoča,  

mogočni razsvetljenik,  

moč tvoje posvečene svetlobe  

nas posveča.  

Tvoji žarki se nas dotikajo  

in nas delajo modrejše,  

nas delajo krepostnejše.  

Toplota tvojih udov  

se nas dotika 

in nas ozdravlja. 

Delaj! 

Posvečuj! 

Zdravi! 

Razsvetljuj! 

Zvezda vzhajajoča,  

mogočni razsvetljenik,  

deluj!« 

Po tej molitvi decirar/-ka preneha z govorjenjem in pusti zvezdi čas za 

delovanje. (Čas, ki ga decirar/-ka za to odbere, poljubno izbere sam/-a 
ali v sodelovanju z drugimi decirarji/decirarkami.) 

Ko kasneje decirar/-ka prekine in konča ta najintenzivnejši del 
naravnega razsvetlikanja, zaključi obred z naslednjimi besedami:  

»Zvezda vas/nas je razsvetlila, 



 

dobro v vas/nas je pomnožila. 

Vstanite/vstanimo prerojeni, 
vstanite/vstanimo razsvetljeni.« 

Obred naravnega razsvetlikanja se s tem zaključi.

  



 

57. DECIZ (obredni): OSEBNI OBRED 

 

Z obstoječo fizično duhovnostjo (neodkrite fizično-materialne 
realnosti) in z morda obstoječo duhovno duhovnostjo se povezujte s 

svojimi poljubno narejenimi obredi in obredom podobnimi 
dejavnostmi.  

Imejte svoje osebne obrede,  

imejte skupinske obrede  

ali ne imejte obredov. 

Obred, ki sem ga jaz osebno v svoji rosni mladosti najpogosteje izvajal, 
ko sem začutil potrebo po njem, je bil naslednji:  

Pred obredom sem poiskal miren, samoten kraj, za katerega sem ocenil, 

da je primeren za moj obred.  

Posvetil sem palico, s katero sem kasneje ustvaril svoj osebni posvečeni 

prostor.  

Vse stvari sem posvečal z besedami:  

»Moč razsvetljenika, posveti (to stvar).« (Pri izgovorjavi posvetilnih 

besed sem nad stvarjo, ki sem jo posvečal, z roko naredil simbol 

razsvetljenika.)  

Posvečenja vseh stvari sem zaključil z besedama MANU DEI. (Pri tem 
sem nad stvarmi, ki sem jih posvečal, naredil prstni simbol 

razsvetljenika.)  

Ko sem palico posvetil, sem z njo v smeri urinega kazalca dejansko ali 

simbolično okrog tal, kjer sem si izgrajeval posvečeni prostor, trikrat 
vrisal enakostranični trikotnik - trivzpon (v tirnico enega trikotnika) in 

pri tem večkrat izgovoril MANU DEI.  



 

Sledilo je posvečenje notranjosti trivzpona, s katerim je bil prostor 
posvečen in pripravljen za poskus stika z obstoječo materialno 

duhovnostjo in poskus stika z morda obstoječo duhovno duhovnostjo.  

Na sredino posvečenega prostora sem postavil oltar, ki sem ga zgradil 

iz poljubno izbranih stvari.  

Posvetil sem oltar.  

Na posvečeni oltar sem nato postavil vse predmete, ki sem jih imel 

namen pri obredu uporabiti, in jih posvetil.  

Ti predmeti so bili različni, npr. posušene vejice iglavcev (kadilo), črn 

ali bel nož, posodica z vodo, sveče in vžigalice, lubje z zemljo itd.  

Po posvetitvi predmetov sem nekatere od njih postavil na oglišča 

posvečenega prostora (oglišča enakostraničnega trikotnika - trivzpona).  

S kadilom sem prečistil posvečeni prostor. (Kadilo sem prižgal tako, da 
sem ga pridržal nad prižgano svečo, ki je bila v enem od oglišč 

posvečenega prostora.)  

Nato sem molil, meditiral.  

Včasih sem lokacijo posvečenega prostora izbral tako, da je bila v njej 

tudi kakšna rastlina, ki sem jo uporabil za rastlinjenje v posvečenem 

prostoru.  

Dejavnosti, ki sem jih opravljal v posvečenem prostoru, sem najraje 

sproti, spontano izgrajeval, tako da je bilo povezovanje z gotovo 

obstoječimi fizično-materialnimi duhovnostmi in povezovanje z morda 
obstoječimi duhovnimi duhovnostmi v čim višji meri spontano – 

svobodno, sproščeno in naravno.  

Ko sem v posvečenem prostoru zaključil z vsemi dejavnostmi, sem 

začel z odsvetitvami. (Odsvetitev je odstranitev posvetitve in povrnitev 

posvečenega v neposvečeno stanje.)  

Odsvetitve sem opravil s temi besedami:  

»Moč razsvetljenika, odsveti to stvar, povrni jo v neposvečeno stanje.« 

(Pri govorjenju odsvetilnih besed sem z roko nad stvarjo, ki sem jo 

odsvečeval, naredil simbol razsvetljenika.)  



 

Odsvetitev sem zaključil z besedama MANU DEI, pri čemer sem nad 
odsvetilno stvarjo naredil prstni simbol razsvetljenika. Najprej sem 

odsvetil vse posvečene predmete, ki sem jih pred tem postavil na oltar 

(tudi predmete z oglišč posvečenega prostora).  

Nadaljeval sem z odsvetitvijo oltarja in odsvetitvijo notranjosti 
posvečenega prostora. Potem sem vzel posvečeno palico, s katero sem 

na začetku obreda naredil meje posvečenega prostora, in z njo te meje 

odstranil. To sem naredil tako, da sem s posvečeno palico, dejansko ali 
simbolično, odrisal meje posvečenega prostora – tirnice 

enakostraničnega trikotnika - trivzpona v obratni smeri urnega kazalca 

in pri tem izgovarjal besede MANU DEI.  

Odsvetitev sem zaključil z odsvetitvijo posvečene palice in osebnim 
razsvetlikanjem.  

To je način, ki sem ga v svoji mladosti najpogosteje uporabljal za 
poskus povezovanja z gotovo obstoječo materialno duhovnostjo in 
morda obstoječo duhovno duhovnostjo.  

Kdor ga želi tudi sam uporabljati, naj ga.  

Kdor bi rad izdelal svojega, naj stori tako.  

Če komu njegova vest naroča življenje brez obredov, naj se jih  
ne udeležuje in naj jih sam ne izdeluje.  

MANU DEI.

  



 

58. DECIZ: VERA – OKVARJENA STVAR 

 

Rekli so mi, da ni nobenega dokaza, ki bi potrdil trditev, da se z uporabo 
vere skoraj vedno zaide v zmotne zaključke.  

Rekli so mi, da nobena stvar ne potrjuje takšne teze.  

Poslušal sem jih, kako se mi z rokami na svojih ušesih derejo v obraz.  

Gledal sem jih,  

poslušal sem jih,  

čudil sem se jim.  

Kakšna neukost!  

Kakšna slepota!  

Bil sem začuden  

in bil sem žalosten.  

Mar so res kar pozabili na preteklost svoje lastne vrste?  

Mar so pozabili, da se je večina trditev, narejenih v preteklosti, ki so 
bile narejene s slepim ugibanjem – vero in se jih je kasneje preverjalo 
z uporabo novih dognanj, izkazala za napačne?  

Bil sem začuden  

in bil sem žalosten.

  



 

59. DECIZ: KNJIGE NISO NEZMOTLJIVE 

 

Kaj je nezmotljivost človeka? 

Kaj je nezmotljivost knjige? 

Kaj je nezmotljivost nauka? 

Kaj je nezmotljivost sama? 

Jaz vas bom poučil, kaj je nezmotljivost. 

Jaz vas bom razsvetlil. 

Nezmotljivost človeka je iznajdba arogance človeka. 

Nezmotljivost knjige je iznajdba arogance človeka. 

Nezmotljivost nauka je iznajdba arogance človeka. 

Nezmotljivost sama je iznajdba arogance človeka. 

Ali je avtor tega dela nezmotljiv? 

Ali je decir nezmotljiv? 

Ali je decizem nezmotljiv? 

Ali sem jaz nezmotljiv? 

Če bi bilo to delo delo arogance, bi bil avtor tega dela »nezmotljiv«. 

Če bi bil decir sad arogance, bi bila knjiga »nezmotljiva«. 

Če bi bil decizem proizvod arogance, bi bil nauk »nezmotljiv«. 

Če bi bil jaz aroganten, bi delo, ki je pred vami, razglasil za nezmotljivo 
stvaritev. 

A jaz nisem aroganten 

in moje delo ni nezmotljivo. 

V preteklih obdobjih je živelo veliko ljudi, 



 

ki so svoja dela razglašali za nezmotljiva. 

A vas, ki s srcem prebirate ta nauk, ne bodo preslepili. 

Vi ste bili poučeni, 

vi ste bili razsvetljeni, 

da je nezmotljivost delo arogance, 

aroganca pa se vedno nezmotljivo moti. 

Izvorni decir z izvornim decizmom bo svetinja, ki je in ki bo hranjena 
in varovana na posebnem mestu v naročju decistične demokre 
decističnih demoker. 

A pomni, decist! 

Pomni, decirar! 

Da je nauk decizma živ nauk, ki se mora razvijati z decističnimi 

skupnostmi – razvijati se mora z DKEB DSOD-om.  

Svetovna skupnost decirarjev mora izvorni obliki nauka na vsakih 
osemindvajset let dodati njegovo posodobljeno različico. 

Ohranite korenine in se iz njih izrastite v rajski vrt decizma.

  



 

60. DECIZ: PREHRANJEVANJE 

 

Vsejedstvo, vegetarijanstvo, mesojedstvo?  

Nekateri se prehranjujejo samo z živili rastlinskega izvora,  

drugi uživajo izključno hrano živalskega izvora,  

tretji mešajo hrano rastlinskega in živalskega izvora,  

četrti imajo zaradi svojih prepričanj zadržke glede določenih jedi itd.  

Kateri način prehranjevanja je najpravilnejši?  

Prehranjevalne navade vsakega posameznega decista so stvar vsakega 
posameznega decista. Decizem ne zapoveduje nobene oblike 

prehranjevanja in ne prepoveduje nobene oblike prehranjevanja, 

vendar pa decistu, kar zadeva prehranjevanja, nauk priporoča 
naslednje: 

Ljudje moramo ubijati živa bitja, da se lahko prehranimo. Ubijamo 
živali in ubijamo rastline. Rastline in živali so oboji živa bitja.  

Krompir, ki raste pod zemljo, je živo bitje.  

Pšenica, ki jo veter upogiba na polju, je živo bitje.  

Puran, ki čaka na zakol, je živo bitje.  

Človeška ribica, ki tiho plava po svojem jamskem kraljestvu, je živo 
bitje itd.  

Ljudje moramo ubijati živa bitja iz rastlinskega sveta in živa bitja iz 
živalskega sveta, da lahko preživimo. Če bi prenehali moriti druga živa 
bitja, bi izumrli.  



 

Če torej moraš ubijati, ker te narava sili v to, ubijaj krepostno. 
Razporedi potrebo po prehranjevanju enakomerno na živalski in 
rastlinski svet.  

Zakaj bi morale živali nositi vso težo človekove potrebe po 
prehranjevanju, gospodje mesojedci?  

Zakaj bi morale rastline nositi vso težo človekove potrebe po hrani, 
gospodične vegetarijanke?  

Inteligenten in zdrav človek, ki bi rad ostal zdrav človek, se bo in se 
prehranjuje raznoliko.  

Inteligenten in kreposten človek, ki bi rad ostal kreposten človek, bo 

svojo potrebo po prehranjevanju enakomerno razporedil na živalski in 

rastlinski svet. Pri prehranjevanju z živalmi ne bo obesil svoje potrebe 
po živilih iz živalskih delov na eno živalsko vrsto, ampak bo poskusil 

čim bolj razširiti krog živalskih vrst, s katerimi se prehranjuje, tako da 

bo njegova potreba po hrani živalskega izvora razdeljena med čim 
večje število živalskih vrst in ne bo genocidno centrirana na eno ubogo, 

zaradi te centralizacije absolutno razvrednoteno živalsko vrsto.  

Večje kot je število živalskih vrst, s katerimi zadovoljimo svojo potrebo 

po živalski hrani, bolj enakopraven in pravičen je in bo naš odnos do 

živali v živalskem svetu. Enako seveda velja tudi za rastlinski svet. 
Večje kot je število rastlinskih vrst, s katerimi se prehranjujemo, večji 
sta naša krepost in pravičnost, naslovljeni na rastlinski svet.  

Raznolikost je srce zdravega prehranjevanja. Večja kot je raznolikost 

živil na naših mizah, bolj zdrava bodo naša telesa in bolj pravičen 

odnos bomo imeli do živali in rastlin, s katerimi se prehranjujemo.  

Za časa življenja avtorja tega besedila obstajajo nekateri posamezniki 

oziroma so obstajali, ki so prepričani oziroma so bili prepričani, da 
imajo pravico različnim oblikam življenja in obstajanja deliti 

vrednostne pečate. Ti posamezniki si samovoljno jemljejo pravico do 

določitve vrednosti življenja posameznim živim bitjem. Trdijo, da bolj 
kot je neka oblika življenja podobna njihovi obliki življenja in 



 

obstajanja, višja naj bi bila vrednost življenja takšnega bitja. Po njihovi 
logiki je posledično živalsko življenje vredno več kot življenje rastline, 

saj naj bi bilo življenje živali bolj podobno njihovi obliki življenja kot 

pa obliki življenja, ki ga živijo rastline. Tem ljudem se niti malo ne zdi 
sporno dejstvo, da s takšno filozofijo vsem oblikam življenja, ki morda 

obstajajo in so morda višjih narav od človeške narave in so morda poleg 

tega, da so morda višjih narav od človeške narave, morda v osnovi tudi 
povsem drugačnih narav od človeške narave, dajejo dovoljenje za svojo 

podreditev, dovoljenje za svojo iztrebitev. Ti ljudje s svojo politiko 

dajejo vsem oblikam življenja, ki morda obstajajo in so morda 

drugačnih oblik od človeške oblike življenja, dovoljenje za to, da si 
človeka podredijo in ga morda pogubijo.  

Decisti, ne bodite podobni takšnim ljudem. Če je neka stvar živa, mora 
imeti status živega bitja, vsa živa bitja pa morajo imeti enako vrednost. 

Krepostno razporedimo našo potrebo po hrani na živalski in rastlinski 

svet, dokler ne iznajdemo načina življenja, ki za obstoj vrste ne zahteva 

ubijanja drugih živih bitij, kar je na področju prehranjevanja človeka 
končni cilj vsakega pravega decista.  

Decisti si bomo prizadevali za to, da se naravni, primitivni in divjaški 
sistemi, ki tvorijo človekov prehranjevalni sistem, sčasoma dopolnijo 

in nadomestijo z umetno ustvarjenimi sistemi, ki bodo nadgradili 
zaostale naravne sisteme.  

Decisti bomo na vseh področjih, kjer bo to mogoče, hitrost naravne 

evolucije naše vrste pospeševali z umetno ustvarjenimi pospeševalci 
našega razvoja, in sistemi, ki tvorijo prehranjevalni sistem sistemov, so 
eno od teh področij. 

Ljudje, ki dobro mislimo, imamo ne glede na to, da različno gledamo, 

kako naj se prehranjujemo, skupen cilj: svet, v katerem nobenemu 

živemu bitju ne bo treba umreti, da bi drugo živo bitje lahko živelo. 

 



61. DECIZ: SVOBODNA VOLJA 

 

Veliko naših prednikov je verjelo, da jim je bog dal svobodno voljo. 

Trdili so, da se za vse stvari v življenju človek lahko svobodno odloča. 
Pa so imeli prav? Je človek res svobodno bitje? Se človek res svobodno 
odloča za vse stvari v svojem življenju? 

Mar ni resnica taka, da je človekova svobodna volja omejena na 

biološko zgradbo njegovih možganov?  

Mar ni resnica taka, da je človekova svobodna volja omejena in odvisna 

od vseh tistih paketov podatkov, ki so za časa njegovega življenja 
sodelovali pri izoblikovanju biološke programske opreme v njegovih 
možganih,  

in mar ni resnica taka, da je človekova svobodna volja omejena na vse 

tiste podatke in informacije, ki so v danem trenutku na voljo njegovim 
možganom v procesiranje?  

Človekova svoboda je omejena vrsta svobode.  

Če kje v vseh svetovih, ki obstajajo, obstaja absolutna svoboda, mi 

ljudje, razen zavedanja, da morda obstaja, te absolutne svobode 

absolutno ne poznamo. Naša svobodna volja ni absolutna svobodna 
volja, ampak je svobodna volja omejene narave.  

Svobodno voljo vsakega človeka določa in omejuje biološka zgradba 
njegovih možganov, sadovi naravnih bitov, ki so izklesali biološke 

kodekse v njegovih možganih, in vsi podatki, ki so v trenutku 

ugotavljanja tipa njegove svobodne volje na razpolago njegovim 
možganom za obdelavo. 

Ni laž, če trdimo, da imamo svobodno voljo in smo svobodna bitja, a 
bi bilo še bolj pravilno, če bi svojo aroganco potisnili na stran in si 

priznali, da imamo omejeno svobodno voljo in smo svobodna bitja z 
omejitvami.  



 

Povečajmo moč svojim možganom. Razširimo svoje biološke trde 
diske in povečajmo količino podatkov, ki so našim možganom na voljo 

za obdelavo. Poskusimo se povezati z znanimi in neznanimi silami, ki 

so za nas lahko koristne. Dvigujmo svojo omejeno svobodno voljo v 
manj omejeno svobodno voljo in jo maksimalno približujmo idealu 

absolutne svobodne volje.

  



 

62. DECIZ: MATERIALNO – DUHOVNO 

 

Beseda duhovno v decizmu pomeni in predstavlja vse stvari, ki 
obstajajo in jih ljudje ne poznamo, in pomeni vse stvari, ki morda 

obstajajo in jih ljudje ne poznamo. Duhovno ali duhovni svet se na 
najosnovnejši ravni deli na dva dela.  

Prvi del duhovnega sveta so fizično-materialno-energijske realnosti, ki 

jih naša vrsta še ne pozna in nekaterih najbrž tudi nikoli ne bo poznala. 
To so našim čutom in podaljškom naših čutov nezaznavne fizično-

materialne realnosti, fizično-materialne duhovnosti ali duhovne fizične 

materialnosti. Fizično-materialne duhovnosti so gotovo obstoječi del 
duhovnega sveta, ki zagotovo obstaja. Zagotovilo, da je res tako, so 

nam zapustili naši predniki s svojo preteklostjo in vsem, kar so za časa 

svojih življenj počeli. Bila so obdobja, ko ljudje niso vedeli, da je zrak 
materialna snov. Bila so obdobja, ko ljudje niso vedeli, da je frekvenca 

fizična realnost. Bila so obdobja, ko ljudje niso vedeli, da elektrika 

sploh obstaja. V vsakem obdobju naše pretekle zgodovine ljudje niso 

poznali kakšne stvari, ki so jo v kasnejših obdobjih odkrili in spoznali 

za gotovo obstoječo realnost, zato je gotovo dejstvo, da je tudi v našem 

obdobju tako. Obstajajo fizične realnosti, o katerih naša vrsta v tem 
trenutku ne ve ničesar. Obstajajo fizične realnosti – fizično-materialno-

energijske duhovnosti, za dostop do katerih naša vrsta niti organov za 

zaznavanje še nima in jih za nekatere fizične duhovnosti najbrž tudi 
nikoli ne bo imela, ker je verjetnost, da bi naša visoko razvita vrsta v 

prihodnosti dočakala obdobje svojega obstoja, kjer bi v neki prihodnji 

sedanjosti ljudje vedeli vse, kar je za vedeti, in v prihodnjih obdobjih 
več ne bi bilo ničesar za odkriti, skorajda nična. Vedno bo obstajalo še 

nekaj, česar človeštvo še ni odkrilo. Vedno bodo obstajale fizično-

materialne duhovnosti in naj vas neumno arogantna bitja nikoli ne 
prepričajo v nasprotno. 

Drugi del duhovnega sveta je morda obstoječi del duhovnega sveta, to 
je duhovna duhovnost. Ko se je v preteklosti govorilo o duhovnosti, se 

je govorilo predvsem o duhovnih duhovnostih. Duhovne duhovnosti so 



 

morda obstoječe realnosti nematerialnih, nefizičnih narav. Vse, kar 
morda obstaja, in ni materialni delček ali ni sestavljeno iz fizično-

materialno-energijskih delčkov, je del duhovne duhovnosti. Duhovna 

duhovnost je skrivnost magične narave – božanske narave. Kaj vse 
morda obstaja in je del duhovne duhovnosti? Možnosti so praktično 
neskončne.  

Morda obstoječe nematerialne realnosti ljudje ne moremo niti potrditi 

niti je ne moremo ovreči. Za dokazovanje obstoja česarkoli potrebuješ 

fizično/materialno merilo in fizično-materialne realnosti, ki jih meriš. 

Ne moreš dokazovati obstoja morda obstoječe nematerialne/nefizične 

realnosti. Duhovna duhovnost je za človeško vrsto skrivnost, ki morda 

nikoli ne bo razkrita, a to še ne pomeni, da obstaja ali ne obstaja, in to 
še ne pomeni, da z njo imamo ali nimamo stika. 

Pametni se poskušajo povezati z morebitnimi koristnostmi, bedaki pa 
se smejejo še svojemu lastnemu razvoju.



63. DECIZ: 3. POGLAVJE UTRINKOV IZ 

ŽIVLJENJA NENAVADNEGA ČLOVEKA 

 

1. DEL 

V vasi Gozdič je živel zelo nenavaden človek. Bival je v srednje veliki 

omari, ki je kot kakšen nezemeljski šotor trdno stala pod veliko jablano. 

Ljudje so govorili, da so nenavadnega človeka, ko je bil še mladenič, 

zaprli med mentalne bolnike. Nekateri so govorili, da je bil takrat 

psihotično prepričan, da je eden od prerokov, spet drugi so menili, da 

je zaigral bolezensko stanje, ker je verjel, da bo tako postal mučenec. 
Tretji so govorili, da se je z ekstremno askezo skorajda izstradal do 

smrti in da so mu z zdravniško intervencijo komajda rešili življenje. 

Nekateri so menili, da je bil nenavadni človek v mladosti zdravljen kot 
mentalni bolnik, ker je verjel, da se pogovarja z bogom, in nekateri so 

bili prepričani, da nenavadni človek še vedno verjame, da se pogovarja 

z bogom. Govorili so, da piše neko skrivnostno knjigo, s pomočjo 

katere namerava zgraditi povsem novo »krivo religijo«, ki bo oznanjala 

neko novo »krivo vero«. (Vedeti je treba, da je večina ljudi v Gozdiču 

pripadala posebni vaški religiji, ki so jo imenovali kukavičarstvo. 
Kukavičarji so verjeli, da je njihova religija edina prava religija na 

svetu, in so zelo ostro nasprotovali možnosti, da bi se iz kukavičarstva 

komurkoli dovolilo izstopiti.) Nenavadnega človeka so v mladosti 
vzgajali kot kukavičarja in je bil v nekem kratkem obdobju svoje 

mladosti srčno predan kukavičar, a nenavadni človek je kasneje svojo 

rodno religijo zapustil in tega dejanja mu veliko Gozdičarjev nikoli ni 
oprostilo. Nekateri od njih so bili še posebej sovražni do njega in so mu 

nagajali, kjerkoli so mu le lahko. Zelo radi so razširjali govorice o 

mladostnem obdobju nenavadnega človeka, ki so bile že same po sebi 
polne neresnic, in jih še dodatno opremljali z zelo podlimi in 
neresničnimi vstavki. 

Med ljudmi se je govorilo, a tistega sončnega dne je bil Gozdič vas brez 

glasov. Gozdičani so praznovali največji kukavičji praznik in v skladu 

s tradicijo so ga praznovali skupinsko na svetem hribu kukavičarstva. 



 

Samo nenavadni človek in nekaj starih Gozdičanov je ostalo v vasi. 
Nenavadni človek je imel navado, da je v razmerah, ko je bila vas bolj 

prazna, preživel nekaj časa na osrednjem vaškem trgu, kjer se je 

sproščal, in tudi tega dne ni bilo nič drugače. Že zgodaj zjutraj se je 
podal na kratko pot do trga in se tam udobno namestil na eni od klopi. 

Na jelševi klopi je pozajtrkoval in se po zajtrku pričel sončiti. Po 

večurnem ljubljenju s sončnimi žarki je zvok mivke pod neznanimi 
stopali pritegnil njegovo pozornost. Dvignil se je v sedeči položaj in 

pred sabo zagledal gospodično Čebelico iz družine Gobar. Nekoliko 

nerodno se je prestopala in ga na vsake toliko časa sramežljivo 

pogledala v obraz.  

»Se opravičujem, da vas motim,«  

je rekla s tresočim se glasom.  

»Že dolgo časa zbiram pogum, da bi vam nekaj povedala, pa mi do zdaj 
še ni uspelo zbrati dovolj moči. Bom kar povedala, rada vas imam.«  

Čebelica je prenehala govoriti in se vsa rdeča zagledala v mivko pred 

jelševo klopco, na kateri je sedel nenavadni človek. Nenavadnemu 

človeku se je Čebelica zasmilila. Vedel je, da je njegovo življenje 
zapisano kartam samskega stanu, a je hotel Čebelici to povedati na čim 

bolj blag način. Najprej je z nogo v mivko pred jelševo klopco nekaj 
napisal, nato pa dejal:  

»Ljubezen mojega življenja je bog. Karkoli že bog je: mnogo bitij, 

neosebni duh, neznana realnost, ena oseba, neobstoječe bitje, ki je le 
konstrukt človeške domišljije, hrepenenj in želja. Kakršenkoli že je 

končni odgovor na vprašanje boga, ta odgovor mojega odnosa do boga 

ne spremeni. Karkoli že bog v resnici je, jaz ljubim to resnico z vsem 
svojim bitjem in z vsem svojim življenjem.«  

Dodal je še:  

»Če me resnično ljubiš, Čebelica, boš sprejela ta del mene in ...« 



 

Govorjenje nenavadnega človeka ni prekinil nihče drug kot bradati 
Delko, ki je s tihimi in neslišnimi koraki prišel iz nasprotne smeri.  

»Ali vaju motim?«  

je rekel nekoliko hudomušno.  

Čebelica je žalostno pogledala v obraz bradatega Delka in mu s svojo 

mimiko dala vedeti, da sta si z nenavadnim človekom že povedala vse, 

kar sta si imela povedati. Še enkrat se je zazrla v obraz nenavadnega 

človeka in odšla. Bradati Delko se je obrnil proti nenavadnemu človeku 
in z opravičujočim se izrazom na obrazu dejal:  

»Zagotovo sem nekaj resnega zmotil. Ne me prekleti, prosim!«  

je še dodal v želji, da bi s povedanim nekoliko sprostil ozračje.  

Nenavadni človek, sprva zelo resen, se je po zadnjih besedah bradatega 
Delka res nekoliko sprostil in bradatemu Delku rekel:  

»Ti pa postajaš redni gost v filmu mojega življenja. Pa ne da bi mi spet 
rad pomagal pri čiščenju?«  

Bradati Delko se je na presenečenje nenavadnega človeka začel naglo 
zresnjevati, rekel je:  

»Prišel sem s kukavičjega hriba, kjer sem slišal skupino Gozdičanov 

govoriti o tebi. Trdili so, da misliš, da se pogovarjaš z bogom, in da 
pišeš pokvarjeno knjigo, v katero zapisuješ besede, ki misliš, da ti jih 

narekuje bog. Govorili so, da si norec in krivi prerok, ker ne sprejemaš 

boga, ki se je razodel preroku kukavičarstva v obliki kukavice. Tebi se 
baje bog sploh ne razodeva v obliki kukavice.«  

Bradati Delko se je popraskal po bradi in znova vprašal: 

»Ali je res, da se pogovarjaš z bogom?«  

Nenavadnega človeka sta popadla jeza in bes, zadrl se je:  



 

»Hinavci! Dvoličneži! Lobanje z vakumom v notranjosti! Njihov 
prerok, ki je ustanovil kukavičarstvo, je verjel, da se pogovarja z 

bogom, ki se mu je baje razodeval v obliki kukavice. Ta prerok je bil 

po njihovo zdrava oseba, ki se je pogovarjala s pravim, živim bogom. 
Ta človek po njihovo ni bil norec, če pa bi se jaz pogovarjal z bogom, 

bi bil norec, ker se ne pogovarjam s kukavico in ker jim z »razodetim« 

ne lezem v riti. Kakšni hinavci! Kakšni bebci z možgani na dopustu! 
Resnica je, da se jaz ne pogovarjam z bogom oziroma si ne domišljam, 

da se pogovarjam z bogom, o, pardon, s kukavico, jaz si ne domišljam, 

da se pogovarjam s kukavico. Res je, da pišem knjigo, a je njena 

vsebina takšne narave, da je ti zaostali primati tako in tako niso 

sposobni razumeti, tako da jim je niti ne mislim poskusiti razložiti. 

Moja knjiga je in bo darilo mojega dela in darilo vsega, kar stoji za 
mojo vestjo in mojo človeško modrostjo, prihodnjim, bolje razvitim 
generacijam.«  

Bradati Delko se je med poslušanjem nenavadnega človeka postopoma 

prestavljal in se na koncu tega prestavljanja znašel pred prednjo stranjo 

jelševe klopce, na kateri je sedel nenavadni človek. V mivki pod seboj 
je zagledal vtisnjene naslednje besede:  

»Na začetku se je oni omrežil z onim, na koncu pa bodo vsi oni 
omreženi z vsemi onimi.« 

Vprašal je nenavadnega človeka, ki se je po jeznem in besnem govoru 
začel umirjati:  

»Kaj pa je to v mivki?«  

Nenavadni človek je pogledal v besede, ki jih je z nogo v mivko pred 

tem sam napisal. Nekaj časa je povsem tiho strmel v napisane besede, 
na koncu pa dejal:  

»Prihodnost je v mivki, prijatelj moj, prihodnost.« 

•  •  •  •  •  •  • 

 



 
2. DEL 

Nenavadni človek se je s kolesom peljal po cesti. Peljal se je mimo 

domačije Gobar, ki je bila za osemindvajset minut vožnje oddaljena od 

Gozdiča. Na tej domačiji je živela Čebelica Gobar. Domačija Gobar je 
bila glavna proizvajalka medu v okolišu. Vzdolž doline je stala vrsta 

njihovih čebelnjakov in v bližini enega od njih se je nenavadni človek 

ustavil in prislonil svoje kolo na tamkajšnje drevo. Zamarširal je 
naravnost proti najbližjemu čebelnjaku in pred njim začel lomiti veje 

in povzročati kraval. Čebele so prihitele svojemu obleganemu mestu na 

pomoč in v roku dveh minut obkolile in napadle nenavadnega človeka 
z vseh strani. Nenavadni človek si je z rokami zakril obraz, počepnil in 

v takšnem položaju obmiroval. Po sedmih minutah intenzivnih 

prizadevanj čebel, da bi se znebile motilca reda, je na prizorišče 
dogodka prihitela gospodarica domačije Čebelica Gobar:  

»Zakaj pa čepiš pred čebelnjakom?«  

se je zadrla in začela vleči nenavadnega človeka stran od čebelnjaka. 

Ko sta se dovolj oddaljila od čebel in ko je Čebelica z nenavadnega 

človeka odstranila še zadnjo čebelo, mu je z zadihanim glasom rekla:  

»Kaj delaš samomor? Koga si pa čakal obkrožen s čebelami? Govori! 
Povej!«  

Popikan nenavadni človek je rekel:  

»Morda koga čakam, morda ga ne. Morda pa je ta, ki čakam ga, že 
prišel do me.«  

Čebelica, še vedno vsa zadihana, je rekla:  

»Saj veš, da te imam rada in da si pri meni vedno dobrodošel, veš, kje 

stoji moja hiša. Če me hočeš obiskati, lahko prideš kadarkoli, a do moje 
hiše, ne čebelje!«  

Nenavadni človek je rekel:  



 

»To, kar ti bom danes povedal, si zasluži primeren uvod in čebele so 
nama ga priskrbele.«  

Čebelica Gobar je rekla:  

»Za uvod v obisk imamo pri nas doma zvonec pred vhodnimi vrati. 
Čebele služijo drugemu namenu.«  

Nenavadni človek je rekel:  

»Greva na sprehod po pohodniški poti. Ti bom povedal tisto, kar hočeš 
slišati, povedal ti bom tisto, kar moraš slišati.«  

Čebelica Gobar je rekla nenavadnemu človeku:  

»Živali čakajo na mene, ne bi jih rada kar pustila neoskrbljene.«  

Nenavadni človek ji je rekel:  

»Pridi, pridi! Živali imaš vedno okrog sebe, mene pa nimaš tu vsak 

dan.«  

Čebelica Gobar je prikimala nenavadnemu človeku in začela sta hoditi. 
Čebelica je rekla:  

»Saj si čisto popikan. Poslušaj me, ker vem, kaj govorim! Žela bi ti bilo 
treba odstraniti in pravilno oskrbeti mesta pikov.«  

Rekla je še:  

»Uboge čebele, umrle so zaradi tebe, res nisi normalen.«  

Nenavadni človek ni rekel ničesar. Nekaj časa sta tiho hodila in se 

naposled ustavila na kraju, kjer je stala jelševa klop. Usedla sta se. 
Nenavadni človek je začel govoriti:  

»Tako kot si ti danes mene rešila pred čebelami, bom jaz jutri tebe rešil 
pred mnogo močnejšimi silami.«  



 

Čebelica Gobar je prestrašena pogledala v nenavadnega človeka in s 
tresočim se glasom rekla:  

»Strašiš me.«  

Nenavadni človek je nadaljeval:  

»Ti si eden od štirih stebrov, na katere bom postavil svojo hišo. 
Imenovala si se Čebelica Gobar, imenovala se boš Elia Oba.«  

Elia Oba je nekaj časa zasanjano gledala v nenavadnega človeka. Usta 

so se ji začela vzpenjati velikemu tiskanemu U-ju naproti. Obraz ji je 
postajal vedno bolj veder, zaklicala je:  

»Poročila se bova! Za roko me prosiš!«  

Nenavadni človek je počakal, da se je naval veselja in sreče v Elii Oba 
malo umiril, nato pa rekel:  

»Poročena bova, da, Elia Oba, a ne na način, ki ga imaš ti v mislih. 

Poroka, ki tebi v tem trenutku skače po glavi, ima rok trajanja, poroka, 
ki bo poročila naju, pa takšnega roka nima.«  

Veliki tiskani U na obrazu Elie Oba se je začel spuščati, rekla je:  

»Ne razumem.«  

Nenavadni človek ji je rekel:  

»Vse ob svojem času, Elia Oba. Danes tu, ti bom povedal zgodbo o 

učitelju, ki so ga imeli nekateri za božjega služabnika, in o učencu, ki 
je tega svojega učitelja izprašal o dveh stvareh, ki njegovi notranjosti 

nista dali miru. Dobro poslušaj, kar ti bom povedal, ker bo vednost, ki 

ti jo bom razkril, zelo pomembno orodje pri opravljanju dela, ki ga boš 
imela pri meni.«  

Nenavadni človek je začel pripovedovati zgodbo:  



 

»Učenec je vprašal učitelja:  

'Ljudje, ki so v preteklosti veljali za božje služabnike, so baje delali 
čudeže, zakaj ti ne narediš nobenega?'  

Učitelj je odgovoril učencu:  

'Vzemiva verjetnost primata homo sapiensa o obstoju boga in dajva to 

verjetnost – da bo odgovor na tvoje vprašanje bolj razumljiv, dajva, 

pretvoriva to verjetnost v gotovo dejstvo – pretvarjajva se, da je obstoj 

boga dejstvo. Obstaja bog – izvor vseh izvorov, ustvarjalec ničev in 

uničevalec vseh obstojev. Ta bog je naredil svet, v katerem živimo. Ta 

bog – mojster vseh mojstrov, gospodar vseh gospodarjev, izumitelj 
vseh izumiteljev, znanstvenik vseh znanstvenikov, ta bog je svetu, v 

katerem živimo, postavil vse zakone, ki v njem obstajajo in ga določajo. 

Ta bog je gonilo vseh vednosti, ki jih človeštvo postopoma razkriva na 
svojem maratonu v deželo znanja. In ti me zdaj sprašuješ, zakaj jaz pri 

učenju nauka, ki naj bi mi ga gospodar zapovedal oznanjati, zakaj pri 

svojem delu ne kršim zakonov in pravil sveta, v katerem službujem? 
Povej mi, iskalec resnice, zakaj bi tisti, ki je izbran od tistega, ki je 

naredil svet in vse, kar v njem obstaja, prišel v ta svet in deloval v tem 

svetu proti pravilom in zakonom, ki jih je temu svetu postavil njegov 
gospodar? Kaj pa če je resnica taka, da so vse zgodbice o čudežih, ki 

naj bi jih naredili izbranci, poslanci, služabniki in predstavniki boga, v 

resnici izmišljotine, neresnice, ki so si jih v obdobjih po nastopih 
izbrancev, poslancev, služabnikov in predstavnikov boga izmišljali 

uporabniki njihovih naukov. Kdor ima ušesa za poslušanje, naj posluša, 

in kdor ima jezik za okušanje, naj okuša. Morda pa bodo – po preteku 
štiristotih let od moje smrti, ljudje živeli v kraljestvih nauka, ki sem ga 

oznanjal in ga oznanjam in gledali čudeže besede, ki sem jo govoril in 
ki jo govorim. Morda.'  

Učenec si je po slišani besedi vzel nekaj časa zase, da se je vsebina, ki 

jo je dobil od učitelja, pravilno umestila v njegovo notranjost. Po 
preteku sedmih minut je znova vprašal svojega učitelja:  



 

'Učitelj, nekateri od uporabnikov orodja vere verjamejo, da potrebujejo 
odrešenje. Verjamejo, da bodo vsi, ki verjamejo, da je eden od učiteljev 

iz preteklih obdobij njihov odrešenik, po svoji smrti odšli v rajski svet, 
v katerem je njihov odrešenik gospodar. Kaj ti praviš o tem?'  

Učitelj ga je poučil, rekel mu je:  

'Poznam njihovo prepričanje. Tisti med njimi, ki so sposobni iz nauka, 

ki ga je njihov učitelj oznanjal, izločiti pristno od nepristnega, ločiti 

besede, ki jih je njihov učitelj res oznanjal, od besed, ki so jih nauku 

kasneje dodajali agenti teme, bodo edini med njimi, ki jih bo nauk 

njihovega učitelja v resnici odrešil. Zakaj bi učitelj porabil več let 

svojega življenja za učenje nauka, če bi bila na koncu edina stvar, 
potrebna za odrešenje, njegova smrt? Učenci – uporabniki vere, ki 

verjamejo v takšno stvar, so v resnici norčevalci, ki se norčujejo iz 

svojega lastnega učitelja, saj posredno oznanjajo, da je vsa leta, ki jih 
je njihov učitelj porabil za učenje nauka – vrgel skozi okno.'  

Učenca je učiteljev odgovor nekoliko zmedel, vprašal je:  

'Učitelj, kaj si mislil s tem, ko si rekel, da bodo nekateri od učencev, ki 

verjamejo v nauk o odrešenju odrešeni. Ali naj tudi mi začnemo 
uporabljati ta nauk, da bomo tudi mi odrešeni?'  

Učitelj je rekel učencu:  

'Vi že uporabljate nauk, ki vam bo pomagal do odrešitev. Vi že 

uporabljate nauk, ki vam bo pomagal do razsvetlitev. Ljudje so ujetniki 
mnogih zaporov in potrebujejo mnogo odrešitev – potrebujejo mnogo 

razsvetlitev. V vsakem od naukov učiteljev luči so skriti ključi do 

odrešitev – so skriti ključi do razsvetlitev. Nauki luči so kakor 
zemljevidi, ki kažejo poti do skritih zakladov. Samo tisti uporabniki 

zemljevidov – samo tisti uporabniki naukov se dokopljejo do zakladov, 
ki se prej naučijo zemljevide – nauke pravilno uporabljati.'  

Učenec se je zahvalil učitelju za prejeto besedo in odšla sta vsak po 
svojih opravkih.«  



 

Nenavadni človek se je po zaključeni predaji besede Elii Oba s svojimi 
očmi zastrmel v blatno podlago pod jelševo klopco, na kateri sta z Elio 

Oba sedela. Z nogami je v tla vtisnil dva simbola in ju pokazal Elii Oba, 
rekel ji je:  

»Poglej steber! Ti si točka simbolizma, ki je vtisnjen v zemljo pod 

mojimi nogami. Si zmagovito orodje – zmagovito orožje in boš 
zmagovito orodje – zmagovito orožje v rokah mnogih reformatorjev in 
revolucionarjev.«  

Elia Oba se je nasmejala besedam nenavadnega človeka, rekla je:  

»Sanjati ni prekršek zoper vest.«  

Nenavadni človek ji je prikimal. Vstala sta in se odpravila nazaj – proti 
domačiji Gobar. 

•  •  •  •  •  •  • 

 

3. DEL 

Od zadnjega obiska nenavadnega človeka pri Elii Oba je minilo že 

sedem tednov. Elia Oba je pridno urejala okolico svojih čebelnjakov. 

Nenavadni človek se je s svojim kolesom pripeljal do nje. Stopil je k 
njej in ji brez dlake na jeziku rekel:  

»Ljubila se bova.« 

Elia Oba, presenečena nad besedami nenavadnega človeka, je temu 
rekla:  

»Ali nisi rekel, da živiš v celibatu in da je tvoja ljubezen Bog?« 

Nenavadni človek ji je povedal: 

»Da, res sem to rekel in resnico sem ti povedal. A zakaj bi ljubezen do 
Boga trpela, če se ljubi druga bitja. Ljubezen ljubezen množi in ne 



 

obratno. Prvih štirideset let svojega življenja sem preživel v celibatu, 
drugih trideset let svojega življenja pa se bom na vsakih sedem dni 
ljubil z ljudmi z vseh strani neba in ti, Elia Oba, boš prva med njimi.« 

Obraz Elie Oba je začel kazati poteze, ki se na obrazu človeka naredijo, 

ko ni čisto prepričan, če je res slišal, kar se mu je zazdelo, da je slišal. 

Elia Oba, še ne povsem prepričana, če se res dogaja, kar se je dogajalo, 
je na koncu vseeno šepetaje rekla:  

»In kje se bova ljubila?« 

Nenavadni človek ji je povedal: 

»Tu med čebelami, Elia Oba, tu med čebelami.« 

Nenavadni človek se je obrnil proti torbi na svojem kolesu in iz nje vzel 
pripomoček, ki aktu ljubljenja, ki je poln nevarnosti, te nevarnosti 

skorajda odpravi. Nenavadni človek se je obrnil nazaj k Elii Oba in jo 
vprašal: 

»Si že slišala za noč dveh vrhov?«  

Elia Oba se je nasmehnila in na kratko odgovorila: 

»Ne, nisem.« 

Prijela se je za nos, ga spustila in vprašala: 

»Dva vrhova, praviš?« 

Spet se je prijela za nos, se nasmehnila in nos spustila. Nenavadni 
človek ji je rekel: 

»V resnici gre za štiri vrhove, dva tvoja in dva moja.« 

Elia Oba se je znova prijela za nos. Nenavadni človek je nadaljeval: 

»Noč dveh vrhov je noč dveh svetov. Enega boš ustvarila ti, drugega 

bom v življenje priklical jaz. Drobna igra odloči in bo odločila, kdo od 



 

naju bo prišel na vrsto prvi in kdo bo svet ustvaril drugi. V prvo noč 
bova vstopila z ambrozijo razsvetlitve, v drugo se bova dvignila z 

nektarjem bogov. Ko bova v prvem svetu osvojila vrhova dva, bova 

počivala, in ko bo za nama osemindvajset minut počitka, bova v drugi 
svet vstopila in na druga dva vrhova splezala.« 

In res se je zgodilo. Beseda je meso postala. Nenavadni človek in Elia 
Oba sta se ljubila, tam, med čebelami. 

Ko je bilo dveh ur ljubljenja konec, sta se utrujena ulegla med 

čebelnjake. Elia Oba je vprašala nenavadnega človeka: 

»Poznam te že celo svoje življenje in vem, kakšen si. Prejle si mi rekel, 
da se boš od zdaj naprej na vsakih sedem dni ljubil z drugimi ljudmi. 

Vem, da nisi mislil dobesedno, te preveč dobro poznam, in vem, da se 
v tvojih besedah skriva simbolika. Imam prav, a ne?« 

Elia Oba je obrnila glavo proti nenavadnemu človeku in ga gledala v 

pričakovanju odgovora. In odgovor je dobila. Nenavadni človek ji je 
rekel: 

»Dobro me poznaš, čebelica moja. Moje besede res niso bile mišljene 
dobesedno, ampak simbolično. Razkril sem ti, da sem živel v celibatu 

štirideset let svojega življenja in da sem z ljubljenjem danes tu s teboj 

to obdobje zaključil. Rekel sem še, da sem bom od zdaj naprej na 
vsakih sedem dni ljubil z ljudmi z vseh koncev in krajev sveta. Zakaj 

sem svoje besede poslal v tvoja ušesa sestavljene skupaj na takšen 

način? To sem naredil zato, ker sem potreboval dve skrajnosti, dve 
pretiravanji, da sem lahko med tema dvema nezdravima divjakoma 

vstavil zdravo, zmerno sredino. Moja beseda ti je na razširjen način 

predstavila zmeren in posledično zdrav odnos do ljubljenja med ljudmi. 
Pretiravanje v obe skrajnosti ti je moja beseda predstavila kot slabo 

stvar, zmerno, zdravo sredino pa kot edino pravilno izbiro v veliki 
večini vseh situacij, v katerih se ljudje na področju ljubljenja znajdejo.« 

Elia Oba si je, kjub temu da je že takoj zaslutila, da nenavadni človek 

ni mislil imeti nove ljubice na vsakih sedem dni, oddahnila, ko je vse 
skupaj potrdil še on sam. 



 

Dan se je začel prevešati v noč. Nenavadni človek in Elia Oba sta se 
polna lepih spominov spustila z gora v dolino. V dolini med čebelami 

pa nista bila več sama. Tako kot nenavadni človek je Elio Oba prišla 

obiskat tudi Kami Sol. Z Elio Oba sta postali dobri prijateljici in sta se 
večkrat obiskovali. Ko je Kami Sol videla, da je na domačiji Gobar tudi 

nenavadni človek, je spremenila prvotni namen svojega obiska. Vsi 

trije so se pozdravili med seboj in se usedli skupaj za jelševo mizo, ki 
je stala pred hišo Elie Oba. Pogovor je stekel v smeri razvoja gibanja 
in o poti, po kateri ga mislijo peljati naprej. Kami Sol je rekla: 

»Vedno bolj podobni organiziranim religijam postajamo. Že res, da 

smo agnostična religija in ne teistična, a samo ta razlika nas ne naredi 
imune za pasti institucionaliziranja.« 

Kami Sol se je obrnila proti nenavadnemu človeku in ga vprašala: 

»Kako naj postopamo, da se nam zgodba agnostičnega decizma ne 

spremeni v grozljivko, skozi katero so človeštvo vlačile teistične 
skupine pri svojem postopnem institucionaliziranju?« 

Nenavadni človek je začel razlagati: 

»Posledice pretirane institucionalizacije skupin, osnovanih na 

človekovih prepričanjih, so zelo podobne posledicam pretirane 

razpustitve reda in organiziranosti na področju prepričanj ljudi v 
družbi. Kratko in jedrnato povedano, posledice so pekel. V obeh 

skrajnostih pridejo najslabše človekove lastnosti do izraza. Obe 

skrajnosti ustvarita idealne življenjske pogoje za razdivjanje hudičev. 
Agnostiki decisti gradimo svetovnonazorski del družbenih sistemov za 

primate homo sapiense, ne za angelska bitja, ki svetove okoli sebe 

pretvorijo v raje takoj, ko jih obdariš s svobodo. Zmernost je kri vsake 
prave kreposti in ureditev svetovnonazorskega dela družbenih sistemov 

mora to resnico odražati. Človeštvo potrebuje institucionalizirane 

napredne religije, ki so in ki morajo biti organizirane tako, da s svojimi 
telesi predstavljajo branike in opornike človekovi rasti in razvoju. 

Primati homo sapiensi potrebujejo takšne branike, potrebujejo takšne 

opornike. Zaradi vseh teh resnic moramo stremeti k svetovnonazorski 



 

ureditvi, ki bo valovala med totalno svobodo in totalnim nadzorom 
institucij.« 

Kami Sol in Elia Oba sta si izmenjali pogleda. Elia Oba je rekla 
nenavadnemu človeku: 

»Morda pa podcenjuješ naravo ljudi?« 

Nenavadni človek je rekel: 

»Morda pa jo ti precenjuješ, moja zdrava Elia Oba. Naravo ljudi na 
veliko osvetli njihova zgodovina in ne sanjarjenje o naravi ljudi.« 

Nenavadni človek je še dodal: 

»A narava ljudi ni kip v muzeju, ampak razvijajoča se gospa in morda 
bo gospa – narava ljudi nekega oddaljenega dne v prihodnosti postala 
vse to, kar danes še ni.« 

Kami Sol in Elia Oba sta si znova izmenjali pogleda. Sledil je pogovor, 

ki je trajal še dolgo v noč in če nenavadni človek ne bi vstal od jelševe 
mize, veselice na domačiji Gobar nikoli ne bi bilo konec. 

•  •  •  •  •  •  • 

 

4. DEL 

Zvečerilo se je. Na travniku jase nenavadnega človeka so poleg 

nenavadnega človeka na hrbtih ležali in gledali v zvezde še Dejo Dei, 

Kami Sol, Elia Oba in bradati Delko. Tiho so ležali drug poleg 
drugega in po navodilih nenavadnega človeka opazovali nočno nebo. 

Po osemindvajsetih minutah tihega strmenja v vesolje je nenavadni 
človek začel govoriti, rekel je:  

»V vodnarjevo obdobje vstopamo, vse se bo spremenilo, svet nikoli 
več ne bo tak, kakršen je bil.«  



 

Bradati Delko se je vmešal in rekel: 

»Sem vedel, da gremo rakom žvižgat.« 

Nenavadni človek se ni pustil motiti, nadaljeval je: 

»Povedal vam bom kratko zgodbo, da boste bolje razumeli, kje ste in 
kam greste.« 

Vsi štirje so napeli ušesa. Nenavadni človek je začel pripovedovati: 

»Živelo je mogočno bitje, ki je gospodovalo nad mogočnimi svetovi. 

Vozilo se je na svojih jezdnih prijateljih – dveh mogočnih bogovih. 
Ob strani mu je stala mogočna žena, ki je bila iz mnogih žena 

zgrajena. Mogočno bitje mož in mogočno bitje žena sta skupaj 

gospodovala nad svetovi. Utelešala sta se v vsa mogoča življenja in 
ustvarjala mojstrovine v kraljestvih svoje domovine. Eden od njunih 

umetniških podvigov se blizu nas naj bi zgodil. Utelesili naj bi se 

štirje vsi junaki v družini eni, ki pod soncem je živela. Mogočno bitje 
mož, mogočno bitje žena, kobra božanska in zlata orlovska krila. 

Prišli pod sonce so, v temno dobo bitij kraljevine, da še zadnjič luč 

prinesli bi, preden tema vse zakrije. Vsemu živemu naj razodeli bi, da 
v svetu njihovem, zlati dobi dve nastopita. Prva naj bi bila daljša in 

naj bi se dolgo svetila, druga naj bi bila krajša in naj bi se močneje od 

prve svetila, a naj bi se le enkrat v dobi najtemnejši pokazala. Od bitij 
štirih utelešenih le enega inteligenca mesa naj bi vedela, od kod so 

prišli, kdo so in kaj tu delajo. Ostali trije so s svojimi pravimi 

inteligencami odločili se, da inteligence mesa, kamor so se utelesili, 
ne bodo spoznale svoje prave narave in da bo le inteligenca mesa bitja 

prvega skozi nalogo jih vodila vse, le inteligenca mesa prvega bo z 

inteligenco duha svojega zavedno komunicirala. In res se tako naj 
zgodilo bi v deželi pod soncem, kjer naj bi se štirje utelesili, da pred 
veliko temo doba luči nastopila bi.« 

Nenavadni človek je po zaključku svojega pripovedovanja zgodbe 

dvakrat plosknil z rokami. Tisti, ki so nenavadnega človeka dobro 

poznali, so vedeli, kaj je to pomenilo – čas za tišino. Prišel je čas za 



 

še drugih osemindvajset minut tihega strmenja v vesolje, in ko je ta 
čas potekel, je nenavadni človek spet začel govoriti:  

»Dejo Dei, ti si orka modre barve.  

Kami Sol, ti si črna sova.  

Elia Oba, ti si bela kača.  

Mišica Delko, ti si orel – srebrni orel.« 

Nenavadni človek je nadaljeval: 

»Štiri točke naš razsvetljenik ima, štirje decirarji jih predstavljate, 
štiri živali vas simbolizirajo.« 

Oglasila se je Elia Oba: 

»Zakaj pa mene simbolizira kača?« 

Nenavadni človek ji je razložil: 

»Elia Oba, tvoja točka razsvetljenika simbolizira zdravje. Ti 

simboliziraš zdravje. Bela kača, ki predstavlja tebe, je uničevalka 

bolezni in demonov. Je božanska kača, ki se prehranjuje samo z 
drugimi kačami – z demoni prekrškov zoper vest in z boleznimi.« 

Nenavadni človek je še dodal: 

»V preteklih obdobjih človeške vrste so kače pogosto predstavljale 
zdravje. Šele pozneje se je to začelo pozabljati.« 

V pogovor se je vmešal Dejo Dei, vprašal je: 

»Mene pa simbolizira kar kit ubijalec, kaj pa to pomeni?« 

Nenavadni človek mu je povedal: 



 

»Velika riba – kit ubijalec je gospodar svojega sveta, je gospodar 
oceanov. Simbolizira neutrudno iskanje resnic in odkrivanje novih 
svetov, simbolizira tebe, Dejo Dei.« 

Nenavadni človek je še rekel: 

»Sova simbolizira modrost, simbolizira našo Kami Sol, orel pa je 
utelešenje kreposti, ki se zelo dobro vidi v mišicah našega Delka.« 

Smeh je preplavil štiri prijatelje nenavadnega človeka. Bradati Delko 

se je prvi pomiril in pripomnil: 

»Zanimivo, da sem tudi jaz dobil svojo žival tako kot ostali, a sem 
edini med vsemi, ki ni dobil novega imena.« 

Žalostno se je obrnil stran od nenavadnega človeka. 

Oglasila se je Kami Sol, ki je nekaj opazila: 

»Točke razsvetljenika simbolizirajo štiri živali, kaj pa simbolizira 

točke našega trivzpona?« 

Nenavadni človek ji je odgovoril: 

»Tri rastline, Kami Sol, tri rastline.« 

Nenavadni človek je vse skupaj še bolj podrobno razložil: 

»Tri točke ima naš trivzpon in tri rastline ga simbolizirajo. Danes, tu 
pod zvezdami, vam bom povedal, za katere tri rastline gre.  

Prvo točko našega trivzpona simbolizira zlati lotos. Lotos je rastlina 

razsvetljenja, je rastlina osvobojenja. Predstavlja človekovo 

dvigovanje iz temin v svetlobe. Predstavlja misli, besede in dejanja, 
ki so zdravo umeščene v dejodeijo.  

Drugo točko našega trikotnika, našega trivzpona simbolizira zelena 
limona. Limona je rastlina zdravja. Predstavlja zdrave misli, zdrave 



 

besede in zdrava dejanja človeka, ki stremi h kreposti. Predstavlja 
človeka z vklopljeno vestjo. 

Tretjo točko našega trivzpona simbolizira rdeči kavovec. Kava 
predstavlja budnost in čuječnost. Predstavlja pripravljenost na spopad 

s silami teme in predstavlja infuzijo božanskih bitij luči otrokom 
luči.« 

Nenavadni človek, se je po končanem razlaganju obrnil stran od 

svojih štirih prijateljev, kar jim je dalo vedeti, da ga ne smejo več 

motiti, in ga tudi niso več motili. Zaspali so tam, pod zvezdami, na 

jasi nenavadnega človeka. 

 



64. DECIZ: AGNOSTIČNA PRIHODNOST 

 

V svojih začetkih od vseh poniževana.  

Od bedakov ujetih v preteklost  
v prah teptana. 

  

Razglaševana za blazno,  
razširjevana za psihopatko,  

zasmehovana od častilcev pravljic.  

 
Redki so, ki so jo bili sposobni razumeti  

in še tisti so ostali tiho,  

bali so se zaostaležev,  
bali so se za njo trpet.  

 

Ona pa je tiho rasla.  
Poniževanje ji je utrdilo hrbet,  

v prah teptanje – dalo krila.  

 
Status psihopatke v vojaški čin si spremenila,  

zasmehovanost v predatorstvo nadgradila.  

 
V svojih začetkih  

od vseh poniževana,  

zdaj najdejo se tudi taki,  
ki zaslutiti so sposobni njeno veličino.  

Da ni vse grdo,  

kar bebci porivajo v blato,  
jim njihovi AI-ji govorijo.  

 

Obleko si zamenjala je staro,  
z nakitom okrasila svoje ude.  

Ugled začel ji rasti brez zavore.  

 
Zasmehovalcem njenim tresejo se že kolena,  



 

karkoli naredijo, ne ustavijo nje krila.  
 

V svojih začetkih od vseh poniževana,  

kdo lahko jo zdaj ustavi?  
To je njen čas,  

to je zdaj njena domovina.  

 
Agnostične demokre njeni so obrazi,  

kdorkoli make-up ji pokvari – ga pregazi.  

Vsem deželam gospoduje,  

vsem vladarjem žezla kuje.  

 

V svojih začetkih od vseh poniževana,  

zdaj glavna poniževalka sama je postala. 

 

 

 

 

 



 

Tisočletja naše zgodovine so bila posvečena teističnim filozofijam. 

Dobro ali hudo? 

Do nastopa enaindvajsetega stoletja sta minili dve stoletji, ki sta bili 

okronani s poizkusi človeštva, ki je preizkušalo in izživelo mnogo 
ateističnih družbenih sistemov.  

Dobro ali hudo? 

Teizmi in ateizmi so odigrali svoje vloge v razvoju človeštva, o tem ni 

nobenega dvoma. Ocene o tem ali so bile to pozitivne ali negativne 

vloge, so različne, a resnica je, da smo danes to, kar smo, zaradi vsega 
pozitivnega in zaradi vsega negativnega, ki smo ga bili kot vrsta deležni 
v preteklosti s strani enih in s strani drugih. 

Teistični sistemi so propadli in ateistični sistemi so propadli.  

Kdaj pa so propadli agnostični sistemi?  

Kje so agnostični svetovni nazori?  

Kje so propadle agnostične filozofije?  

Kje so eksperimenti naše vrste z agnostičnimi družbenimi sistemi?  

Kje so ruševine agnostičnih političnih sistemov? 

Kar brskajte po knjigah svetovnih knjižnic,  

tam boste našli nekaj pravljičnih gradiv o agnostičnih družbenih 

sistemih, ki jih v resnici nikoli ni bilo.  

Tam boste našli nekaj teističnih verskih naukov in ateističnih filozofij, 

ki so jih verniki teizma in ateizma vrgli v predal agnosticizma, kjer te 
veje s teističnega in ateističnega drevesa nimajo kaj iskati.  

Vam bom jaz povedal, kje so agnostični družbeni sistemi.  

Vas bom jaz poučil o mestu v prostoru in času, kjer se nahajajo.  



 

Edini odgovor, ki ni samoprevara ali umetna iluzija, skvačkana skupaj 
s strani despotov, je obdobje Dejo Dei.  

Agnostični družbeni sistemi in politični redovi so srce človeških 
civilizacij v dobi Dejo Deija in decistični svetovni nazor je matica tem 
družbenim programom. 

Eden najpomembnejših ciljev decističnega svetovnega nazora je 

zagotoviti agnostikom podlago, na kateri bodo svoja prepričanja lahko 

v praksi uveljavljali, jih živeli in z njimi soustvarjali in sooblikovali 

človeške družbe, tako kot so to do sedaj dolga tisočletja lahko delali 

samo teisti z uporabo svojih religij in v zadnjih stoletjih pred nastopom 
enaindvajsetega stoletja ateisti s svojimi filozofijami.  

Decisti menimo, da je po neuspešnih poskusih skrajno desnih teistov in 

po neuspešnih »podvigih« skrajno levih ateistov čas za zmerni, zdravi 
in sredinski agnosticizem. Zdi se nam skrajno smešna in istočasno 

skrajno žalostna stvar, da sta od treh velikih nosilcev svetovnih 

nazorov, treh velikih bratov (teizma, ateizma in agnosticizma), 
priložnost za oblikovanje človeških družb do sedaj dobila ravno dva 

najbolj skrajna brata – teizem in ateizem.  

Decisti smo otroci agnosticizma in nameravamo svojega očeta in svojo 

mater – agnosticizem – zakodirati v organizem človeških družb kot 

zdravo, inteligentno in stabilno podlago, na kateri se bo naša vrsta 
vzpela na najvišje vrhove, ki jih je še sposobna osvojiti.



65. DECIZ: UPORABA OBREDIJ 

 

Uporabniki nauka decizma se okvirno delijo in se bodo v prihodnje 

okvirno delili v dve večji skupini, in sicer na agnostike, ki so skorajda 
že ateisti, in na agnostike, ki so jim teorije o obstoju duhovnih realnosti 

bliže od ateističnih teorij. Skupina agnostikov decistov skoraj ateistov 

obrednih delov decizma večinoma ne uporablja oziroma jih uporabljajo 
zelo redkokdaj. Vedeti je treba, da so vsa obredja v agnostičnem 

decizmu namenjena ljudem, ki imajo svoje vesti aktivne in se za 

uporabo obredij sami svobodno odločijo. Vsi obredi, predstavljeni v 

deciru, so predstavljeni kot primeri – kot ogrodja in pokazatelji tega, 

kako si v praksi agnostiki lahko izdelajo svoje obrede in jih uporabljajo, 
če začutijo potrebo po njih. Enako kot za obrede to velja tudi za molitve 

in molitvam podobna dela, predstavljena v tem deciru. Kdor čuti, da je 

prav, da jih uporablja, naj jih uporablja, kdor pa te potrebe nima, naj jih 
ne uporablja. 

Decisti okvirno delimo svoja obredja na tri osnovne dele – tri obredne 
vrste.  

Obredja prve vrste so obredi, kjer se poskuša z različnimi tehnikami 
navezati stik s še neodkritimi fizičnimi, materialnimi realnostmi, ki jih 

decisti imenujemo fizične duhovnosti. Obredi prve obredne vrste so 

kombinacija znanstvenih tehnik in poljubno izdelanih metod, s katerimi 
se decisti poskušamo povezovati s še neodkritimi fizično-materialno-

energijskimi realnostmi z namenom razviti in izboljšati sebe, razviti in 

izboljšati našo decistično družino in v končni fazi razviti in izboljšati 
celotno človeško vrsto. 

Drugi, osnovni del našega obredja so obredi, kjer decisti poskušamo 
vzpostaviti povezavo z morda obstoječimi realnostmi iz sveta duhovnih 

duhovnosti (svetovi nematerialnih, nefizičnih, neenergijskih realnosti, 
ki morda obstajajo, morda ne). 

Osnovni namen poskusa povezovanja z morda obstoječim svetom 

duhovnih duhovnosti je enak osnovnemu namenu poskusa povezovanja 
z gotovo obstoječim svetom fizično-materialnih duhovnosti. Ta 

osnovni namen je nadgradnja in poveličanje nas samih, je nadgradnja 



 

in poveličanje naše decistične družine in je nadgradnja in poveličanje 
naše človeške vrste.  

V družbi obredov, ki so strogo ločeni na poskus povezovanja s fizično-
materialnimi duhovnostmi in na poskus povezovanja z duhovnimi 

duhovnostmi, imamo decisti še obrede, kjer se poskušamo istočasno 

povezati s fizično-materialnimi duhovnostmi in duhovnimi 
duhovnostmi. Ti obredi so v območju tretje obredne vrste. 

Naši obredi poskušajo ustvariti mostove med znanim in neznanim, med 
odkritim in neodkritim, med stvarmi, ki zagotovo obstajajo, in stvarmi, 

ki morda obstajajo.



66. DECIZ: NARAVA TRADICIJE 

 

Ločiti čisto vodo od onesnažene in se okopati v njej.  

Zavreči okvarjena hranila in si iz zdravih skuhati kosilo.  

Zatreti plevel in pustiti užitni zelenjavi, da se razraste.  

Vreči stran zaostalo in obdržati razvito.  

Prekiniti stik z razpadajočim in se povezati z rastočim. 

Tradicija, o tebi se piše, o tebi se govori.  

Ljudje so umirali v tvoji službi,  
ljudje so ubijali pod tvojim poveljem.  

Reševali so življenja v zvestobi tebi  
in žrtvovali svoje drage, pokorni tvojim besedam.  

Si dobro in si hudo,  

si pravično in si krivično.  

Zelo spretno si zamaskirana,  

a inteligentnega človeka ne boš preslepila,  
krepostnega človeka ne boš zamrežila.  

Vidimo te, o, tradicija.  
Osvetlili smo te s svojimi razsvetljeniki.  

Tvojo pravo naravo gledamo  

brez preveze čez svoje oči,  

takšno, kakršna v resnici je.  

Del tebe so zaostale in neumne sestavine,  

ki jih nikoli ne bomo sprejeli v uporabo.  

A nisi zgrajena samo iz okvarjenih delčkov, o, tradicija.  



 

Pomemben del tvoje narave so koristne in zdrave celice  
in ta del tebe je tista lepotica, ki jo decisti opevamo.  

Ta del tvoje narave, o, tradicija,  
je tisti otoček sredi morja, ki se ga mi oklepamo.  

O, da bi imeli vedno dovolj modrosti,  
da bi znali ločiti eno od drugega.



67. DECIZ: DREVO DECIZMA 

 

Zdravo razpredene korenine ga držijo pritrjenega v podlago 

človekovega jaza. Iz njega se kot nepremagljivi stolp vzpne v mogočno 
deblo, ki se v svojih vrhovih razveja v bogato krošnjo. Vetrovi 

raznolikih okoliščin ga obračajo v vse smeri. So ure, ko ga močno 
nagiba v ateistično stran, in so časi, ko ga vetrovi obračajo v teizem.  

Drevo decizma je trdno zasidrano v svojem agnostičnem gnezdu. 
Drevo decizma je globoko zakoreninjeno v srcu in možganih vsakega 

pravega decista,  

a to še ne pomeni, da to mogočno drevo miruje.  

Človek je bitje, ki je v različnih okoliščinah s svojimi prepričanji 
nagnjen v različne smeri. So dnevi in so noči, ko je zdrav človek skoraj 

stoodstotno prepričan, da je fizično-materialni svet vse, kar obstaja, in 

so dnevi in so noči, ko je zdrav človek skoraj stoodstoten, da je svet 
duhovnih duhovnosti gotovo obstoječa realnost.  

Decist je in bo s svojim prepričanjem globoko zakoreninjen v 
agnostični bazi.  

Nekateri decisti so in bodo bolj nagnjeni v ateistične smeri,  

drugi decisti so in bodo bolj nagnjeni v teistične strani.  

Decist ne preneha biti decist, če se njegovo drevo svetovnega nazora 
nagne proti ateističnemu ali teističnemu svetovnemu nazoru.  

Tisto, kar decista preobrazi v nedecista, je njegovo decistično drevo 

nazora, ki ga veter različnih okoliščin tako močno upogne v ateizem ali 

teizem, da se njegove korenine izpulijo iz svoje agnostične zemlje in s 
celim drevesom vred padejo na enega od sosednjih svetovnih nazorov. 

Ko se s prepričanjem decista zgodi nekaj takega, se ta decist, ki se mu 

to zgodi, v tistem trenutku, ko se mu to zgodi, spremeni v iz po 
prepričanju bivšega decista v po prepričanju bodočega nekaj drugega. 

Drevo decizma je trdno zasidrano v svojem agnostičnem gnezdu. 
Drevo decizma je globoko zakoreninjeno v srcu in možganih vsakega 

pravega decista.



68. DECIZ: OBSTOJ MEJA 

 

V naravnem svetu se vse človeštvu znane stvari stekajo druga v drugo 

brez obstoječih ostrih meja med njimi. Meje so umetno ustvarjen 
pojem, ki si ga je iz arogantno sebičnih in včasih zdravo praktičnih 
razlogov izmislil človek.  

V naravnem, človeštvu znanem, realnem svetu meja ni.  

Noči svetov se brez ostre prekinitve, brez stroge razmejitve razvlečejo 

v dneve svetov.  

Tisto, kar človek imenuje zdravje, se brez betonskih zidov razvije v 

tisto, kar človek imenuje bolezen, in obratno. Mej med boleznijo in 

zdravjem ni, so samo razpotegnjene ceste sistemov, ki so vsi brezmejno 
povezani med seboj. Zdravje enih organizmov je bolezen drugih 
organizmov in bolezen tretjih sistemov je zdravje četrtih.  

Človeštvo že od nekdaj ločuje fizični-materialni svet in duhovni svet s 

trdno postavljeno mejo. Kaj pa če ta meja sploh ne obstaja? Kaj če je 

meja med materialnim svetom in duhovnim svetom umetno ustvarjen 
pojem, tako kot so umetno izmišljene vse meje v že odkritem in 
človeštvu že znanem delu vsega, kar obstaja?  

Morda se duhovno steče v materialno in materialno v duhovno? Morda 

se materialni svet steče v tisoče morda obstoječih nematerialnih, 

duhovno duhovnih delov vsega, kar obstaja, in morda se morda 
obstoječe duhovne duhovnosti stečejo v tisoče fizično materialnih in 
materialno duhovnih delov vsega, kar obstaja?  

Morda?  

V zavesti primatov meje obstajajo.  
Pa obstajajo meje tudi v glavi vsega, kar obstaja?           

Morda.



69. DECIZ: NAŠA VIZIJA 

 

Vizija, ki jo imamo decisti za prihodnost naše družine, za prihodnost 
naše vrste, je družbeni sistem družbenih sistemov, v središču katerega 
kot svetilnik modrosti stoji decistična demokra decističnih demoker.  

Okoli srca razsvetljenih stojijo drugi nazori kreposti, ki v inteligentni 
solidarnosti sodelujejo s svojo matico.  

Vizija, ki jo imamo decisti za prihodnost naše družine, za prihodnost 

naše vrste, ni svet apokaliptične nočne more visokih znanosti v rokah 
primatskih, homosapienskih možganov, ampak zlata doba božanskega 

reda, ki ga upravlja in vodi visoko razvita vrsta, ki se je razvila iz bolj 
zaostalih prednikov – homo sapiensov. 

Ti predniki visoko razvite vrste so bili tako zelo zaostali in nerazviti, 
da so se zaradi svoje zaostalosti in nerazvitosti bali drug drugega. 

Ti predniki visoko razvite vrste so bili tako zelo zaostali in 

neinteligentni, da so vedno znova in znova večinski del svoje vrste 
potisnili v bedo in trpljenje in potem čakali, da se razvijejo revolucije, 

ki so uničile ustvarjeni napredek in upočasnile nadaljnji razvoj vrste. 

Te neumnosti so brez prekinitve ponavljali kot slepe živali, ki se 
sistematično in do smrti zaletavajo v isti zid.  

Ti zaostali predniki visoko razvite vrste so imeli v svojem centru 
inteligence toliko okvarjenih in slabo razvitih sistemov, da je bil 

svetovni družbeni sistem, v katerem nobena celica tega sistema ne bi 
bila nezdravo trpinčena, preprosto nemogoč.  

Ti predniki prihodnje visoko razvite vrste so bili tako zelo zaostali, da 

so v središča svojih življenj postavljali zgodbice, ki so si jih samovoljno 
izmišljevali in jih brez dokazov razglašali za gotova dejstva. To so 

storili z uporabo slepega ugibanja, ki so ga zamaskirali v besedico 
»vera«, zato da je imela iluzija boljši okus.  



 

Ti predniki prihodnje visoko razvite vrste so bili tako zelo zaostali in 
nerazviti, da so imeli na enem koncu svojega sveta premalo živečih 

pripadnikov svoje vrste, na drugem koncu tega istega sveta pa so se 

člani vrste dobesedno sprehajali drug po drugem in se še naprej po 
živalsko gonili med seboj brez pravega inteligentnega nadzora nad 
stanjem.  

A ti predniki prihodnje visoko razvite vrste so kljub svoji zaostalosti 

uspeli preživeti.  

Uspeli so inteligentno ugotoviti, kako polni napak so.  

Ugotovili so, da so programi z mnogimi hrošči in da morajo te hrošče 

odstraniti in programe popraviti.  

Uspeli so se razviti in nadgraditi.  

Vizija, ki jo imamo decisti za prihodnost svoje vrste, je vizija, v katero 

bo moral slabo razviti primat vložiti vso svojo energijo, zato da bo 
nekoč – nekega oddaljenega svetlega dne – ta vizija postala resničnost:  

Svet, v katerem človek postane božanstvom podobno bitje.  

Svet, v katerem človeške sanje o rajskem svetu postanejo realnost v 

človeškem svetu. 

Svet, v katerem je trpljenje kot naravna gonilna sila evolucije 

nadomeščeno s pogonsko silo evolucije, ki je naprednejša od trpljenja.  

Svet, v katerem je trpljenje živih bitij na maksimalnem minimumu 
oziroma je skoraj v celoti odpravljeno.  

Cilj decizma je korak za korakom pripeljati našo vrsto na vrh 

človeškega Olimpa.  

Del poti na človeški Olimp je bila transformacija vsega 

človeškega, predhodnega homo sapiensu, v homo sapiensa.  

Del poti na človeški Olimp je in bo nadgradnja homo sapiensa v homo 

robotisa.  



 

Del poti na človeški Olimp bo pretvorba homo robotisa v robo 

perfektusa.  

Pot na človeški Olimp bo pot robo perfektusa v realnosti onkraj dosega 
homosapienskih možganov.  

Decizem je človeški program, katerega cilj je pospešiti odisejado 
človeške vrste na poti v njena nebesa.  

Vizija, ki jo imamo decisti za prihodnost naše vrste je tako mogočna in 

visoka, da je to mogočnost in visokost v vsej njeni polnosti s 

primatskimi-homosapienskimi možgani preprosto nemogoče doumeti. 
Lahko pa si jo medlo in v zelo omejeni obliki poskušamo predstavljati.



70. DECIZ: VZPON DECISTIČNE DEMOKRE 

 

Na smrt sovražijo mene in na smrt sovražijo moj nauk.  

Ljudje, ki bi radi živeli življenje »jaz sem kul« od rojstva pa do smrti.  

Nočejo sprememb, bojijo se novosti.  

Radi bi, da je eden od nazorov, ki jim je bil po despotsko vcepljan v 

možgane vse njihovo življenje, najbolj kul stvar na svetu, zato ker se 

želijo počutiti kot celice najbolj kul sistema v obstoju, s čimer niti ne 

bi bilo nič narobe, če ti ljudje ne bi bili totalni lenuhi, zalenuharjeni v 
naukih, ki zaostajajo več sto let in včasih več tisoč let za njihovim 
časom.  

Nočejo novega in boljšega nazora, ki bi jih iz kul položaja pahnil v 

retard situacijo. Nočejo novega prepričanja na svetovnem odru, ki bi 

njihovim prepričanjem odvzel »kul« krono. Bojijo se mene in bojijo se 
mojih decistov.  

Bojijo se vzpona decistične demokre.  

Kaj vse počnejo nasprotniki decizma z namenom pokopati nauk, še 

preden bi se uspel razširiti. Kakšne vse laži si izmišljajo o prvem 
decistu. Če bi me lahko, bi me živega požrli, tako zelo me sovražijo.  

Pravijo, da sem aroganten upornik, ki ne samo, da se ne ukloni pred 
nobenim od njihovih zaostalih nazorov, ampak si je celo dovolil 

sestaviti nov nazor, ki zelo sumljivo diši po prihodnjih časih. Katere 

ovčice se bodo pa pasle v njihovih muzejih, če mi uspe?  

Pravijo, da sem narcističen, ker ustanavljam nekaj, kar lahko ustanovi 

samo bog. Če je njihove zaostale nazore ustanovil vsemogočni bog, 
potem v ozadju nastanka decizma stoji vsemogočno vsemogočni bog.  

Svetovni nazor najinteligentnejše vrste v znanem svetu mora dihati s 
pljuči vrste v sedanjosti in ne s pljuči vrste v preteklosti. 



 

Svetovni nazor vrste, ki je na vrhu prehranjevalne verige v svojem 
svetu, mora biti fleksibilen, prožen in v stalnem razvijanju in 
nadgrajevanju. 

Svetovni nazor vrste, ki se je sposobna sama izboljševati, ne sme 

vsebovati okvarjenih orodij in sleparskih pasti, ki so si jih skozi 

tisočletja v vseh svetovnih nazorih izmišljevali paraziti, preoblečeni v 
zdravnike.  

Religijske dogme so gnezda antičnih trikov, ki možganov razvitega 

človeka ne bi več smele preslepiti, a kaj ko je beseda »razvito« postala 

kul stvar v našem svetu in se vsi svetovni nazori poskušajo predstaviti 
kot razviti, čeprav mnogi med njimi to niso. 

Dokler bo obstajal primat homo sapiens, bodo obstajali posamezniki, 
ki sovražijo in bodo sovražili človeško potrebo po izboljševanju stvari. 

Dokler bo obstajal primat homo sapiens, bodo obstajali sovražniki 
razvoja.  

Sovražniki našega svetovnega nazora so kot črni kamen pri našem 

obredu črnega kamna. Na koncu tega obreda si je treba priznati, da tudi 
iz naslova sovražnih sil v naša življenja na skrivnosten način pritekajo 

dobre stvari. Naj nas sovražniki decizma s svojim sovraštvom naredijo 

močnejše in inteligentnejše.



71. DECIZ: POUČITEV, NATO OCENITEV 

 

Inteligenten človek ne bo nikoli razglašal nečesa, česar ne pozna, za 
pametno ali za neumno. Za inteligentnega človeka je samoumevna in 

normalna stvar, da lahko vsako razumsko bitje ocenjuje neko snov 
samo, če je pred ocenjevanjem to snov proučilo.  

Bolj slaboumni ljudje skoraj neprenehoma podajajo svoje ocene o 

stvareh, ki jih ne poznajo. Njihova naravna aroganca, pomešana s 

pomanjkanjem samonadzora, rodi nespametneže z odprtimi usti, iz 
katerih večinoma pritekajo zelo zaostali valovi. 

Modri ljudje, ne ocenjujte tistega, česar niste prej proučili!  

Ne bodite neuki arogantneži.



72. DECIZ: DEMOKRE 

 

Kraji čaščenja, molitve in hrepenenja. 

Kraji, kjer se znano povezuje z neznanim. 

Prostori, v katerih se srečuje, druži in povezuje 

in se bo v njih srečevalo, družilo in povezovalo. 

Posvečeni kraji, kjer se fizično in 

duhovno prepletata med seboj. 

Učilnice in molilnice.  

Dvorane žalovanja in kraljevske 

obednice radosti. 

Naša svetišča, naše demokre. 

Demokre morajo biti in bodo obrazi decističnih skupnosti. 

Vpeljava obveznih arhitekturnih slogov za gradnjo demoker ali 
uvajanje kakršnihkoli obveznih sestavin pri projektih gradenj 

decističnih demoker s strani kateregakoli decista ali decirarja je strogo 
prepovedana stvar.  

Vsaka posamezna demokra mora biti in bo individualno izklesan 

dragulj, ki ga morajo v umetnino izklesati decistične skupnosti, ki bodo 
ta biser našega prepričanja uporabljale in ga uporabljajo. 

Demokre morajo biti in bodo obrazi decističnih skupnosti, ki jih bodo 
zgradile in uporabljale.  

Vsaka posamezna demokra mora izžarevati duha in karakteristike 
decistične skupnosti, ki to demokro uporablja.  



 

Nobenih zapovedanih obveznosti iz naslova decističnega nauka ni in 
nobenih zapovedanih sestavnih delov za gradnjo demoker ne sme biti.  

Decizem je nauk raznolikosti in svobode in demokre, ki ta nauk 
izžarevajo s svojim telesom in ga bodo izžarevale s svojim telesom, 
morajo biti živi spomeniki te resnice.  

Tako kot je decizem nauk, ki nadgrajuje predhodno obstoječe nauke, 

tako mora biti tudi veličina in mogočnost demoker nadgrajena in 
poveličana različica starih, preživetih svetišč.  

Kamorkoli se bo naša vrsta razširila, tam bomo decisti gradili demokre.



73. DECIZ: EKONOMSKI SISTEMI 

 

Človeštvu že od nekdaj največ sivih las in sporov povzročajo vprašanja, 
ki zadevajo »uveljavljena« plačilna sredstva. Ekonomska, finančna 

vprašanja so jabolko spora večine vseh konfliktov. Da temu sistemu, 

ne onemu. Ne več da temu sistemu, sedaj je čas za da onemu sistemu. 
Časi so se spet spremenili, sedaj je že spet v veljavi da temu sistemu in 

ne onemu sistemu itd. Zgodba, ki se nikoli zares ne konča, se pa 
neprekinjeno spreminja.  

Če bi »bogovi hoteli«, da se decistični svetovni nazor spremeni v 
sredstvo za masovno klanje, potem bi prvi decist med procesom 

nastajanja nauka v nauk vcepil enega od tisočih ekonomskih 

programov v obstoju in ta program promoviral kot ekonomsko 
prihodnost človeštva, a »bogovi decizma« imajo za človeštvo drugačne 
načrte.  

Decizem ne podpira nobenega ekonomskega sistema niti nobenemu ne 
nasprotuje.  

Na bojišču ekonomskih programov je naš nauk nevtralna država.



74. DECIZ: PREDANOST ALI FANATIZEM 

 

Biti goreče predan svojemu prepričanju.  

Biti absolutno zvest glasu svoje vesti.  

Biti neomajen sledilec dobrega svetovnega nazora.  

Biti inteligenten, pravičen človek. 

So ljudje, ki živijo mehkužna življenja; 

življenja, kjer je njihova vest potisnjena na stran;  

življenja, kjer je predanost nekemu prepričanju stvar, ki je v napoto 

mesenim ciljem.  

Takšni ljudje se radi prepričujejo, da sta človek, ki je goreče predan 

svojemu prepričanju, in fanatičen človek ena in ista stvar.  

Takšni ljudje radi prepričujejo sebe in preostali svet, da je biti neomajen 

sledilec dobrega svetovnega nazora enako kot biti skrajen sledilec 
dobrega svetovnega nazora.  

Zaradi takšnih ljudi je treba vedno znova in znova v vsakem novem in 
dobrem svetovnem nazoru razložiti, kaj je eno in kaj je drugo. 

Kaj je goreča predanost in kaj je fanatizem?  

Oseba s skrajnim prepričanjem – fanatik je človek, ki je prepričan, da 

je njegovo prepričanje edino pravilno prepričanje, ki obstaja, in je 
prepričan, da bi to prepričanje morali imeti vsi ljudje.  

Skrajno prepričan človek ali skrajšano fanatik/skrajnež ima v veliki 
večini primerov enako goreč in predan odnos do svojega prepričanja, 

kakor ga ima zdravo predan gorečnež, a vendar je razlika med enim in 

drugim res zelo zelo velika. Fanatik ali skrajnež je namreč še dodatno 
prepričan, da bi njegov svetovni nazor morali poleg njega uporabljati 

še vsi ostali. Fanatik ali skrajnež je še dodatno prepričan, da noben 

človek ne bi smel živeti v zvestobi drugačnemu svetovnemu nazoru od 
njegovega. Ta fanatikov zaostali odnos do raznolikosti naše vrste 



 

naredi fanatika za velikega sovražnika realne narave naše vrste. Ta 
njegov zaostali odnos do raznolikosti naše vrste – njegove vrste ga 
naredi sovražnika svoji lastni vrsti. 

Naš decistični nauk poveličuje in bo vedno poveličeval osebe, ki so in 
bodo zveste in goreče predane decizmu.  

V svojih vrstah pa ne bo nikoli prenašal in ne prenaša fanatično skrajnih 
ljudi.  

Mnogo je poti, po katerih hodijo krepostni ljudje. 

Mi – decisti korakamo po stezici decizma.



75. DECIZ: POTREBA PO VIZIONARJIH 

 

Človeška vrsta je kakor dolga veriga, ki je tako močna, kot je močan 
njen najšibkejši člen. Če se posamezni členi te dolge verige pogosto 

lomijo, je zaradi tega lomljenja celotna veriga na slabšem. Če bi veriga 

imela pamet, bi bilo za njo najbolje postopati tako, da bi moči 
močnejših delov sebe prerazporedila na šibkejše člene svojega telesa, a 

ker veriga pameti nima, se to ne zgodi in se njeni prešibki deli 
pogostokrat ravno v najbolj kritičnih trenutkih zlomijo in za sabo v 

okvarjen in stagniran položaj povlečejo vso verigo, s premočnimi členi 
te vred. 

V preteklih obdobjih so inteligentni posamezniki naše človeške vrste 

kar nekajkrat poizkusili zgraditi družbene sisteme, v katerih bi bili 
ljudje enakopravni med seboj in kjer bi bili ljudje drug drugemu kot 

dobri bratje in sestre in bi si med seboj maksimalno pomagali. Vse te 

dobronamerne teorije so se v praksi zelo klavrno končale in za površno 
inteligentnega človeka so bile in so vse te realnosti neke vrste tihi 

dokazi za potrditev teorij, ki so trdile in še vedno trdijo, da so 

vizionarski idealisti povzročitelji gorja in ne dobrega, in ki trdijo, da 
človeštvo ni sposobno pravičnega sistema.  

Decizem tem teoretikom daje prav in jim daje narobe.  

Prav jim daje zato, ker je resnica, da so idealisti v preteklosti s svojimi 

»rešitvami za vse probleme« dejansko marsikateri problem sami 
zakuhali in so njihove »rešitve« naši vrsti povzročile tudi gorje. 

Decizem daje prav tem teoretikom zato, ker je resnica, da so bili 

idealisti v naši zgodovini slabše razviti primati homo sapiensi, ki so 
izdelovali programe za slabše razvite primate homo sapiense in so bili 

vsi ti izdelani programi programi z napakami, narejeni za biološke 
računalnike homo sapiense z napakami.  

A decizem trdi tudi, da se ti teoretiki motijo, in sicer zato, ker ti teoretiki 

pogostokrat pozabijo, da bodo ljudje v prihodnosti računalniki z manj 



 

napakami – homo robotisi, ki bodo izdelovali produkte boljših 
kakovosti od produktov svojih prednikov.  

Ti teoretiki pozabljajo, da bodo glavni povzročitelji gorja v svetu naše 
vrste v prihodnjem, nadgrajenem človeku odpravljeni in nadomeščeni 
s pomnoževalci blaginje.  

Primitivnost družbenih sistemov je vedno posledica primitivnosti bitij, 

ki jih sestavljajo, in obratno je naprednost družbenih sistemov vedno 
posledica naprednosti bitij, ki te sisteme tvorijo.  

Kdor hoče trajno rešiti problem, na kateremkoli že področju, mora 
odpraviti vzrok problema in ne njegovih posledic.  

Če naša vrsta želi v življenje priklicati rajske svetove, se mora razviti v 
rajsko razvita bitja.  

Mnogo dobrih ljudi z nadpovprečno razvitimi možgani naredi 

samomor, ker ne prenesejo zaostale, primitivne in živalske ureditve 
družb, ki obstajajo za časa njihovih življenj.  

Če si ti, ki prebiraš ali poslušaš to besedilo, eden od teh ljudi, te prosim 
iz vsega svojega očetovskega srca, da si ne vzameš življenja.  

Ti si celica prihodnjih svetov.  

Svetov, kjer so vsi ljudje zaljubljeni med seboj, ker so sebični sistemi 

zaljubljenosti iz preteklosti nadgrajeni v angelsko zaljubljeni sistem 

vrste.  

Svetov, kjer je primitiven, sebičen pohlep enega posameznega človeka 

nadgrajen v potrebo vsakega posameznika po povečevanju bogastva 

vsej vrsti.  

Svetov, kjer je želja posameznika po premagovanju drugih članov 
svoje vrste nadgrajena v željo posameznika, da bi čim večkrat in čim 

pogosteje delil vse, kar se da deliti, z drugimi člani vrste.  

Svetov, kjer visoko izobraženi člani vrste ne izkoriščajo slabše 

izobraženih članov vrste, ker visoko izobraženih in nizko izobraženih 



 

članov vrste sploh ni. Vsi so del skupnega bitja in imajo v svojem bitju 
vse znanje, ki obstaja v vrsti, in skupaj tvorijo eno visoko razvito 

vsečloveško bitje.  

Svetov, kjer so ljubosumje, zavist, nevoščljivost in tem podobne 

lastnosti nižje razvitih inteligentnih vrst stvar oddaljene, preživete in 

zaostale preteklosti.  

Svetov, kjer je večina bolezni odpravljena ali pretvorjena v za 

človeštvo koristne organizme,  

in svetov, v katerem je smrt človeka skoraj do popolnosti odpravljena.  

Krepostni, inteligentni in dobri ljudje, ostanite živi in izboljšajte stvari, 

zaradi katerih se vam zdi življenje pretežko. Povežite se v krepostne 

mreže z drugimi, vam podobnimi ljudmi. Recite ne brezupnosti in 
začnite graditi svetove, za gradnjo katerih ste bili rojeni. 

Niste bili rojeni, da bi obupovali nad sedanjostjo, rojeni ste bili, da 
zgradite prihodnost. 

****Pomni, človek, in še enkrat pomni, da svet prihodnosti, ki je tu v 
tem decizu opisan, ni svet, ki bi ga lahko ustvaril homo sapiens za homo 

sapiensa! Dokler ne nadgradimo svojih možganov dovolj visoko, je 

vse, zapisano v tem decizu decira, naša decistična vizija prihodnosti za 
našo inteligentno, visoko razvito vrsto v prihodnosti in ni navodilo za 
izdelovanje homosapienskega družbenega sistema.***  

Boste rekli, da ne potrebujete napotkov za homo robotise, ki bodo živeli 

v prihodnosti, ampak potrebujete sistem za sedanjost, ki je sistem, 

izdelan s strani homo sapiensov za homo sapiense? Boste rekli, da je 

lepo skomponirana melodija o prihodnosti ena stvar, živeti sedanjost 
kot homo sapiens pa druga?  

Ja, kaj pa mislite, da je ta nauk?  

Decizem je nauk za primata, ki nadgrajuje sebe in svojo vrsto v nekaj 
boljšega, in da, delali bomo napake na poti v našo obljubljeno deželo, 



 

a bomo kljub vsem oviram, na katere bomo naleteli na poti v njo, 
nekega svetlega dne prispeli v ta naš novi, razsvetljeni svet. 

Dan, ko bi človeštvo ostalo brez zdravih vizionarjev-idealistov, bi bil 
dan, ko bi naša vrsta eksplodirala v eksploziji teme, brezupa, 

vsesplošne zmedenosti in slepote in se razblinila v noč, kakor da nikoli 
ne bi obstajala. 

Človeštvo bo vedno potrebovalo svetilnike,  

človeštvo bo vedno potrebovalo vizionarje.



76. DECIZ: NARAVA NARAVE 

 

Smo del njenega telesa, razvili smo se iz nje.  

Radi bi jo razumeli, proučujemo jo.  

Vidimo jo kot prijateljico in kot sovražnico, občudujemo jo.  

Obstajala je že pred našim nastankom in nas bo morda vse preživela. 

Kopiramo njene mehanizme, igramo se z njenimi delčki.  

Raznovrstne identitete smo ji dali in jo poimenovali z mnogimi imeni. 

Brez nje – brez narave nas preprosto ne bi bilo. A mi smo in narava je, 

obstajamo. In če bi radi še naprej obstajali, bomo morali začeti razvijati 
bolj modre odnose do narave.  

Ena od najpomembnejših stvari, ki se jih moramo vedno zavedati o 

naravi in jih nikoli ne smemo pozabiti, je ta, da narava ne bo poskrbela 
za nas namesto nas!!!!  

Dinozavri so se zaležali v naročju narave, pa jih danes ni več na Zemlji.  

Mnogih vrst, ki so obstajale pred našo vrsto, ni več med živimi, narava, 
del katere so te vrste bile, pa je še vedno tukaj. 

Narava ne bo poskrbela za našo varno prihodnost, tega se moramo kot 
vrsta vedno zelo dobro zavedati!!!! 

Narava sama od sebe ne bo ohranjala voda v takšnih sestavah, kot jih 

mi potrebujemo za življenje.  

Narava sama od sebe ne bo zaklenila ozračja, ki ga potrebujemo za 
dihanje, v takšno programsko zgradbo, kot jo človeštvo potrebuje za 

svoj obstoj. 

Narava ne bo uravnavala temperature človeškega sveta človeku v 

korist. 

Narava ne bo ukazala nebesnim telesom, naj se ne zaletavajo v naše 

planete.  



 

Narava ne bo skrbela za nas namesto nas!!!! 

Narava je mati, ki zelo rada rojeva nove otroke, a je tudi mati, ki jih 
potem, ko so rojeni, prepusti samim sebi.  

Narava ne bo skrbela za nas namesto nas!!!!  

Vrsta, ki zastruplja in uničuje snovi, ki jih sama potrebuje za življenje, 
je nora vrsta.  

Ne bodimo nora vrsta.



77. DECIZ: POHODI LUČI 

 

Vsakega sedmega dne v sedmem mesecu vsakega leta naj se ob 
enaindvajseti uri po vsem decističnem svetu začnejo pohodi luči. 

Pohodi luči naj bodo zvezde zvezd v ozvezdju decističnih dogodkov. 

(Sedmega meseca naj se ne opravlja razsvetljevalnic – z izjemo tiste, 

ki je in bo del pohoda luči. Na dan pohoda luči naj se prav tako ne 

opravljajo razsvetljevalnice ob sedmih zjutraj in ob štirinajstih 
popoldan.)  

Vsak pohod luči naj se začne z začetnim delom kratke 

razsvetljevalnice, ki naj se do obreda odpiranja kanalov opravi tako, 

kot se do obreda odpiranja kanalov običajno opravi kratko 
razsvetljevalnico. Pri nastopu obreda odpiranja kanalov naj se v medije 

– odprta vrata posveti osebne luči in svetila, ki naj jih za pohod luči s 

seboj prinesejo vsi udeleženci pohoda. (Svetila naj bodo čim bolj 
raznolika.)  

Po presvetilni in preobrazbeni molitvi, ko bodo vsa svetila in luči vseh 
udeležencev pohoda preobražena v medije – v odprta vrata naj decirar/-
ka ali več decirarjev/decirark skupaj glasno izgovori naslednje besede: 

»Svet, odpri svoje srce za neznane blagoslove, svoje možgane za 

skrivnostne darove! Naj pozitivne, koristne, zdravilne in morda 

obstoječe dobronamerne realnosti iz fizičnih in iz morda obstoječih 
duhovnih svetov vstopijo v vse nas in nas napolnijo z dobrim. MANU 

DEI!« (Pri izgovorjavi besed MANU DEI naj se prižgejo velike luči, 

ki naj razsvetlijo vse udeležence pohoda, ki naj pri tem prižgejo svoja 
osebna svetila. Procesija pohoda luči naj se takrat začne premikati.)  

Pohod luči naj se začne v demokrah, obhodi po poljubni poti in nato 
vrne v demokro. Med pohodom luči naj se glasno in ponavljajoče 

izgovarja besede molitve, s katerimi je decirar/-ka sprožil/-a pohod 



 

luči. Besede molitve naj med pohodom pod vodstvom 
decirarjev/decirark skupno ponavljajo vsi udeleženci pohoda.  

Ko se bo procesija pohoda luči na koncu vrnila na svojo začetno točko, 
naj eden od decirarjev/decirark ali več decirarjev/decirark skupaj 

zaključi pohod živega medija (procesije) z glasno izgovorjenimi 
besedami:  

»Vrata so zaprta!«  

Po teh besedah naj se ugasnejo glavne, velike luči, ki so bile sprožilke 

začetka procesije, njim pa naj sledi ugasnitev vseh osebnih luči in svetil 

vseh udeleženih oseb na srečanju pohoda luči (minimalna osnovna 
razsvetljava lahko ostane prižgana, če je zaradi pomanjkanja naravne 
svetlobe potrebna).  

Dogodek pohoda luči naj se zaključi tako, kot se zaključi vsaka kratka 

razsvetljevalnica, in sicer s skupno zahvalno molitvijo in zaključnim 
blagoslovom. 

Najpomembnejši namen pohoda luči je zgraditev razsvetljenega, 

živega, človeškega kanala, presvetljenega v mogočen, premikajoč se 
medij, ki se mora transformirati v vrata vrat za vstop koristnih, 

pozitivnih, zdravilnih in morda obstoječih dobronamernih realnosti iz 

fizičnega, fizično duhovnega in morda obstoječega duhovno 
duhovnega sveta v naš človeški svet. 

Pohodi luči naj bodo zvezde zvezd v ozvezdju decističnih dogodkov.



78. DECIZ: OBRAMBA PRED NASILJEM 

 

Vsak človek se ima pravico pred nasiljem braniti z nasiljem. 

Kreposten človek nikdar ne uporabi nasilja prvi. 

Kreposten človek ima dolžnost, da preprečuje nasilje tam, kjer je to 
mogoče. 

Kreposten človek ima dolžnost, da tam, kjer nasilja ne more ustaviti z 

nenasiljem, nasilje ustavi z nasiljem.



79. DECIZ: ORGANIZIRANOST SKUPNOSTI 

 

Skupnost agnostikov decistov – DKEB DSOD je in bo organizacijsko 
sestavljena iz štirih slojev: 

• Prvi, najmanjši sloj celote se imenuje in se bo imenoval 
DEMOKADIJA. Demokadijo predstavlja in jo bo predstavljala v 

prihodnje skupina agnostikov decistov nekega kraja, ki so zbrani 
skupaj in bodo zbrani skupaj okoli svoje vodilne lokalne demokre. V 

vsaki demokadiji stoji in bo stala posebna demokra – DEMOKA, ki je 

in bo središče demokadije. Vsaka demokadija ima in bo imela voditelja 
decirarja/decirarko, ki se imenuje in se bo imenoval/-a DEMOK/-A. 

Demoke bodo na vsake štiri leta izvolili decirarji/decirarke, ki delujejo 
in bodo delovali v območju demokadije. 

• Drugi sloj se imenuje in se bo imenoval DECIRDIJA. Decirdijo 

predstavlja in jo bo predstavljalo v prihodnje več demokadij, povezanih 
v skupno decirdijo. Na čelo decirdije je in bo na vsakih sedem let 

izvoljen/-a DECIRAD/-A, ki ga/jo bodo izmed sebe izvolili demoki/-e 

vseh demokadij, ki spadajo in bodo spadale pod skupno decirdijo. V 
vsaki decirdiji je in bo postavljena posebna demokra – DECIRDA, ki 
je in bo središče decirdije. 

• Tretji sloj se imenuje in se bo imenoval DAIGADIJA. Daigadijo 

predstavlja in jo bo predstavljalo v prihodnje v skupno omrežje 

povezanih več decirdij. Voditelj daigadije se imenuje in se bo imenoval 
DAIG/-A. Na vsakih štirinajst let naj skupnost in bo skupnost decirad 

in deciradov, ki delujejo v okvirih daigadije, izmed sebe izvolila nove 

ali potrdila stare daige. Vsaka daigadija ima in bo imela v svojem 
središču postavljeno posebno demokro, ki se imenuje in se bo 
imenovala DAIGADA. 

• Četrti sloj se imenuje in se bo imenoval AGNOSDIJA. Agnosdijo 

predstavlja in jo bo predstavljalo v prihodnje v zaključeno celoto 

povezana skupina vseh daigadij agnosdije. Voditelja/voditeljico 
agnosdije, ki se imenuje in se bo imenoval/-a AGNOS/-A na vsakih 



 

enaindvajset let izvoli in ga/jo bo na vsakih enaindvajset let izmed sebe 
izvolila skupnost daig in daigov, ki delujejo in bodo delovali pod 

okriljem skupne agnosdije. Vsaka agnosdija ima in bo imela v svojem 

središču postavljeno posebno demokro, ki se imenuje in se bo 
imenovala AGNOKRA. Vse agnosdije so in bodo med seboj povezane 

enote, ki jih in jih bodo v prihodnje kot univerzalno celoto v svetu 
predstavljali štirje decirarji živega razsvetljenika.  

Epicenter skupnosti agnostikov decistov so in bodo posebne štiri 

demokre – ŠTIRI DEMOKRE ŽIVEGA RAZSVETLJENIKA, od 

katerih je in bo ena od demoker epicenter epicentra – oče/mati vseh 

decističnih demoker vsega decističnega sveta – DEJORDA 
predstavljena in utelešena v dveh demokrah – dveh dejordah.  

Lokacija na nebesnem telesu Zemlja, na kateri se bo postavila in na 

kateri bo stala prva demokra vseh demoker DEJORDA 
RAZSVETLJENIKA, je in bo lokacija, kjer sta pred tem že stala dva 

templja. Agnostični decizem je svetovni nazor, ki se je rodil in bo in je 

zrastel v velikana v tretjem tisočletju. Simbolizirata ga dva simbola – 
decistični razsvetljenik in decistični trivzpon. Ta dva kraljeva simbola, 

na katerih stoji agnostični decizem, sta in bosta v prihodnje utelešena v 

dveh podlagah, na katerih sta stala prva dva templja. Na tej podlagi 
dveh podlag prvih dveh templjev bo postavljen in bo stal tretji, ki bo 

najveličastnejši tempelj v zgodovini vseh templjev. Ta mogočna hiša – 

demokra demoker – dejorda razsvetljenika, bo srce in duša 
svetovnonazorskega reda človeškega sveta v obdobju dejodeija. 

Lokacija na nebesnem telesu Zemlja, na kateri se bo postavila in na 
kateri bo stala prva demokra vseh demoker DEJORDA TRIVZPONA, 

je in bo lokacija, kjer se je rodil in kjer je živel prvi Dejo Dei – dežela 
pod tremi glavami, dežela pod tremi vzponi. 

Dva simbola tvorita mega simbol agnostičnega decizma in dva kraja na 

planetu Zemlja ga in ga bosta v prihodnje na poseben način utelešala in 
predstavljala. Na teh dveh najsvetejših mestih svetovnega nazora 

agnostičnega decizma stojita in bosta stali v prihodnje dve 
najmogočnejši demokri – dejorda razsvetljenika in dejorda trivzpona. 



 

V bližini dejorde dveh dejord živi in bo živel decirar/-ka vseh 
decirarjev/decirark, ki se imenuje in se bo imenoval/-a DEJO DEI/-JA. 

Dejo Dei/-ja živi in bo živel/a v bližini dejorde razsvetljenika štiri leta 

in nato tri leta v bližini dejorde trivzpona, čemur sledi in bo sledilo 
ponovnih štiri let življenja v bližini dejorde razsvetljenika itd. Tako živi 

in bo živel/-a do konca trajanja svojega položaja. Decirarja/decirarko 

vseh decirarjev/decirark na vsakih osemindvajset let iz svojih vrst 
izvolijo in ga/jo bodo iz svojih vrst izvolili štirje decirarji/decirarke 
živega razsvetljenika.  

Štiri demokre živega razsvetljenika so in bodo postavljene na petih 

koncih sveta, v katerem skupnost agnostikov in agnostikov decistov 
živi. 

Prvo izvorno točko razsvetljenika simbolizira  

DEJORDA (dejorda razsvetljenika in dejorda trivzpona),  

ostale tri točke razsvetljenika pa simbolično predstavljajo ostale tri 
demokre živega razsvetljenika. Imenujejo se in se bodo imenovale:  

DEMOKRA MODROSTI,  

DEMOKRA KREPOSTI,  

DEMOKRA ZDRAVOSTI.  

V bližini demokre modrosti živi in bo živel/-a decirar/-ka živega 

razsvetljenika, ki se imenuje in se bo imenoval/-a KAMI SOL.  

V bližini demokre kreposti živi in bo živel/-a decirar/-ka živega 

razsvetljenika, ki se imenuje in se bo imenoval/-a BRAI DEO.  

V bližini demokre zdravosti živi in bo živel/-a decirar/-ka živega 
razsvetljenika, ki se imenuje in se bo imenoval/-a ELIA OBA. 

Vsi položaji v redu agnostičnih demoker so in bodo nezdružljivi med 

seboj. Ena in ista oseba ne more in ne sme zasedati več vodilnih 
položajev naenkrat. En/-a decirar/-ka, en položaj. 



 

Decirarji/decirarke prvega razsvetljenika so in bodo prvi štirje 
decirarji/decirarke v zgodovini decirarjev/decirark decistične demokre 
decističnih demoker. 

Decistično demokro decističnih demoker (v nadaljevanju decistično 

demokro) oziroma vsečloveško skupnost agnostikov decistov – DKEB 

DSOD morajo voditi in jo bodo v vseh obdobjih vodili/-e štirje/štiri 
decirarji/decirarke razsvetljenika – decirarji/decirarke živega 

razsvetljenika, ki bodo in so nasledniki štirih decirarjev/decirark prvega 
razsvetljenika.  

Štiri decirarje/decirarke živega razsvetljenika naj se voli in se jih bo 

volilo na vsakih osemindvajset let. Iz svojih vrst naj jih in jih bodo iz 
svojih vrst v prihodnje izvolili agnosi/-e.  

Število štiri simbolizira razsvetljenik, ki je obraz decizma, zato naj bo 
število let, ki naj pretečejo od enih volitev štirih decirarjev/decirark 

živega razsvetljenika do drugih volitev štirih decirarjev/decirark živega 
razsvetljenika enako štiri krat sedem.  

V izrednih primerih, ko bo kateri/-a od decirarjev/decirark, ki zasedajo 

in bodo zasedali/-e položaje v skupnostih agnostikov decistov, umrl/-a 
ali bo zaradi kakršnegakoli drugega razloga katero mesto od vodilnih 

mest v decistični demokri decističnih demoker postalo prazno, naj 

decirarji/-ke izmed sebe izvolijo novega/novo decirarja/-ko na položaj, 
ki potrebuje novega nosilca. Funkcija tako izvoljenemu/izvoljeni 

decirarju/decirarki naj traja toliko časa, dokler bi funkcija decirarja/-ke 
trajala predhodnemu decirarju/-ki.  

Pri dogodku volitve novega/nove ali novih vodilnih decirarjev/decirark 

nikoli v nobenih okoliščinah ne sme priti do razmer, v katerih bi se 
posameznemu decirarju/decirarki ali skupini decirarjev/decirark 
dodelila pravica do oddaje več kot enega glasu.  

En/-a decirar/-ka, en glas.  

V primerih, ko pri volitvah pride ali bo prišlo v prihodnje do stanja, v 
katerem bo imelo več kandidatov enako število glasov, se bodo volitve 



 

ponovile. Pri vnovičnem voljenju decirarjev na vodilna mesta v 
demokri demoker, naj se v volitve še dodatno vključi voditelje 

predhodnega dela delu, v kateri volitve potekajo. (Primer: Pri 

vnovičnem voljenju novega/nove Dejo Deija/-je naj poleg štirih 
decirarjev živega razsvetljenika novega/novo Dejo Deija/-jo pomagajo 

izvoliti tudi agnosi/-e. 

Skupnost agnostikov decistov – DKEB DSOD je in bo organizacijsko 
sestavljena iz štirih slojev.



80. DECIZ: VSI SMO DUHOVNIKI 

 

Duhovnik sem jaz,  
duhovnik si ti,  
duhovniki smo vsi.  

Vsi smo duhovniki,  
a nismo vsi duhovniki na enakih stopnjah.  

So duhovniki, ki posvetijo svoja življenja duhovnosti, ki ji sledijo,  

in so duhovniki, ki možnosti obstoja duhovnosti sploh ne dopuščajo.  

Vsi smo duhovniki,  

zato ker imamo vsi svoj osebni odnos  
do morda obstoječih duhovnih realnosti.  

Vsi smo duhovniki,  
a nismo vsi duhovniki na enakih stopnjah.  

Duhovniki najmočnejših stopenj so ljudje,  

ki so najmočneje povezani z izviri svoje duhovnosti.  

Duhovniki najvišjih stopenj so ljudje,  
ki se uspejo najtesneje povezati z izvori svoje duhovnosti.  

Vsi smo duhovniki,  
a nismo vsi duhovniki na enakih stopnjah.



81. DECIZ: DUŠA 

 

Duša je pojem, okoli katerega smo ljudje skozi tisočletja spesnili na 
tisoče melodij.  

Melodije o časovni omejenosti in neskončnosti,  

o minljivosti in večnosti.  

Ljudje so verjeli oziroma nekateri bolj inteligentni med njimi so 

dopuščali možnost, da je del vsakega človeka tudi tako imenovana 
duša. Duša naj bi bila neviden del človeškega telesa, delček boga ali 

bogov. Duša naj bi bila delček neskončne, osebne ali neosebne 

duhovnosti ...  
Neovrgljiva gotovost je, da je narava definicij pri vseh svetovno 

razširjenih definicijah o naravi duše – narava teorije, torej teorija. 

Človeštvo obstoja duše ne more niti potrditi niti ovreči.  

Decisti imamo na vprašanje, ki zadeva obstoj duše, agnostičen odgovor 

– morda.  

Duša morda obstaja,  

morda ne obstaja. 

Naš odgovor na vprašanje obstoja duše bo ostal beseda morda, dokler 

se v prihodnosti obstoj duše ne bo potrdil ali ovrgel.  
Če bo potrditev gotovosti pri obstoju ali neobstoju duše za vedno ostala 

nemogoča stvar, bo naš odnos do obstoja duše za vedno ostal odnos  

– morda. 

Možgansko in duševno ni ena in ista stvar.  

Vse skupine ljudi v človeškem svetu, ki enačijo možgane in dušo in 

možganskim sistemom pravijo duševni sistemi ali obratno, ravnajo zelo 
neinteligentno in neumno.  

Narediti zaključek z uporabo slepega ugibanja, da duša ne obstaja, in 

nato besedo duša uporabiti za opisovanje in poimenovanje možganskih 
sistemov in možganskih dejavnosti je resnično zelo štorast poizkus 

ateistično prepričanih ljudi, da bi svojo vero »potihoma« vcepili v 

uveljavljene znanstvene stroke na drevesu človeških vednosti. 



 

Decisti bomo v svojih družbah ukinili proizvodnjo koktajlov 
zmedenosti, katerih glavni sestavini sta nesrečno zmiksani slepo 

ugibanje – vera in razsvetljenska znanost.



82. DECIZ: DRUŽINA SEDMIH TOČK 

 

Dvojica in petica sta na pragu tretjega tisočletja rodili štirico.  

Štiri mlade in deviške točke so dale življenje trem novim točkam in 
nastala je družina sedmih točk.  

Družina sedmih točk je bila na začetku svojega obstoja najmanjša 

družina v svetu družin in vsi, ki so jo poznali, so menili, da bo tako tudi 

ostalo. 

A družina sedmih točk  

je rasla  

in rasla  
in rasla  
in rasla  

in na presenečenje mnogih  

prerasla vse družine. 

Sprva najmanjša družina v svetu družin  

je postala največja družina med vsemi družinami. 

Družina sedmih točk je postala tako zelo mogočna, da so se mogočnosti 
njene narave začeli čuditi celo njeni člani sami.



83. DECIZ: NE DOGMATIZMU 

 

Decizem in dogmatizem nikoli ne smeta postati prijatelja. 

Naj strele slepote in zaostalosti, bede in prekletstev udarijo v vsakega 

človeka, ki bo kadarkoli v življenjskem ciklu decistične filozofije iz 
našega nauka poskušal narediti dogmo.  

Decizem ni nezmotljiva dogmatična iluzija, ampak je sad zdravega 

delovanja homosapienskih – primatskih možganov, ki niso popoln 
organ.  

Nauk, zapisan v deciru, je orodje pomoči za ureditev življenj ljudi v 
tretjem tisočletju.  

Nastopil bo čas v prihodnosti, v katerem bo decistični nauk postal 
neuporaben in zaostal, ker bo človeštvo takrat tako močno razvito.  

Decizem je nauk, ki se mora in se bo razvijal vzporedno z razvojem 

človeka. Kdorkoli bo iz decira poskušal narediti to, kar so religije v 
preteklosti naredile iz svojih »nezmotljivih«, »svetih« knjig, naj bo 
izločen iz naših vrst.  

Varujte in ohranjajte izvirnost in originalnost našega nauka, a ga ne 
razglašajte za nekaj,  

kar noben človeški nauk ni in nikoli ni bil: 

nezmotljiv in nenadgradljiv.



84. DECIZ: GOSPODAR GOSPODARJEV 

 

Na enem od nebesnih teles v neznanem vesolju so živela bitja, ki jim je 
gospodarilo bitje, ki ga nihče nikoli ni videl, nikoli slišal in nikoli 
otipal.  

Bitje vseh bitij, ki je gospodarilo vsem bitjem na nebesnem telesu, je 
bilo bitje, ki so ga vsa bitja imela za gospodarja vseh gospodarjev. 

Bitja na nebesnem telesu so se skozi čas razdelila na različne skupine 
in te skupine so se redno vojskovale druga z drugo.  

V vseh skupinah na nebesnem telesu so bitja gospodarja vseh 
gospodarjev razglašala za bitje, ki naj bi bilo na njihovi strani.  

Vsaka skupina bitij si je izmislila svojo zgodbo o gospodarju vseh 
gospodarjev.  

Vsaka skupina bitij si je izmislila ime, ki naj bi bilo ime gospodarja 

vseh gospodarjev.  

Vsaka skupina bitij si je izmislila svojo različico narave gospodarja 
vseh gospodarjev.  

Vsaka skupina bitij je razvila svoje vrste organizacij, ki so postale 
središča znanosti o gospodarju vseh gospodarjev.  

Vsaka skupina bitij na nebesnem telesu je arogantno igrala na srečo s 

kockico gospodarja vseh gospodarjev in se obnašala, kot da je gospodar 

gospodarjev njihova last in lahko v njegovem imenu razglaša za 
resnično ali neresnično, karkoli se ji zahoče.  

Gospodar gospodarjev je dolgo časa opazoval to dogajanje.  

Lahko bi se reklo, da je čakal, da se bitja na nebesnem telesu dvignejo 
nad svojo primitivno, izhodiščno naravo.  



 

Gospodar gospodarjev je nekega nenapovedanega dne odprl svoja 
mogočna usta in z eno samo besedo porušil vse pravljice o sebi in jih 
zdrobil v prah.  

Vsem bitjem na nebesnem telesu v vseh njihovih skupinah je odprl oči 

in jim pokazal, na kakšen način naj razvijajo odnose z njim. Rekel jim 
je: 

»Jaz sem, ki sem, za katerega vi ne veste, ali sem ali nisem.  

Morda sem, morda nisem. Ne poznate mojega imena, ne veste, kakšna 

je moja narava. Morda je glas, ki ga slišite od mene, iluzija vaših 

možganov, morda prevara neznanih bitij.  

Jaz sem neznano bitje z neznano naravo, ki morda niti obstaja ne.  
Častite me takega, mene, ki morda sem, morda nisem.«  

Bitja na nebesnem telesu so bila sprva sila zmedena, na koncu pa so se 
zaradi zvestobe besedi gospodarja vseh gospodarjev, ki morda niti ni 

bila beseda gospodarja vseh gospodarjev, razvila v tako mogočna bitja, 

da so sama postala približek gospodarja vseh gospodarjev.



85. DECIZ: NAŠA GOTOVOST 

 

Očitajo nam pomanjkanje gotovih odgovorov na pomembna duhovna 
vprašanja.  

Trdijo, da njihovi nauki brezkompromisno odgovarjajo na vprašanja, 
na katera naš nauk nima gotovih odgovorov.  

Pravijo, da so uporabniki njihovih naukov deležni potešitve potrebe po 

gotovo zaključenih resnicah, uporabniki našega nauka pa te potešitve 
nimajo.  

Kako močno se motijo.  

Uporabniki vere v resnici niti nimajo jasno izoblikovanih, gotovih 

odgovorov na pomembna duhovna vprašanja.  

Obliki gotovosti, ki jo »uživajo« verniki, se reče iluzorna gotovost, ki 
je v jedru svoje narave v bistvu nasprotje gotovosti v njenem pravem 
pomenu besede.  

Decisti imamo gotovost, ki jo lahko ima samo agnostik decist.  

Naša gotovost, naša stoprocentnost je, da opremljeni z decističnimi 

orodji nikoli ne bomo naredili napake in za gotove resnice razglašali 
gotovih neresnic.  

Decisti smo gotovo gotovi, da se nam to nikoli ne bo zgodilo, ker 
gotovosti ne potrjujemo z uporabo okvarjenega orodja – vere.  

Naša visoka gotovost je, da z uporabo decizma nikoli ne bomo zašli v 

vraževerja in slepilne pravljice.



86. DECIZ: ISKALCI RESNICE 

 

Živel je človek, ki mu je bilo ime Iskalec Resnice.  

Iskalec Resnice je bil dober človek, inteligenten in vesten človek.  

Imel je urejeno družino in lepo življenje.  
Iskalec Resnice je bil zdrav, da bolj zdrav skorajda ne bi mogel biti. 
Njegovo življenje je bilo skoraj popolno – skoraj.  

Tisto, kar je Iskalcu Resnice v njegovem življenju še manjkalo, je 

nekaj, kar je zadnjih deset let svojega življenja mrzlično iskal po vsem 
svetu.  

Iskalec Resnice je iskal svetovni nazor, po katerem bi bilo vredno 
živeti.  

Iskalec Resnice je iskal nauk, na katerega bi lahko bil ponosen, da je 
del njega.  

Iskalec Resnice je iskal nauk, ki mu ne bi dajal občutka, da je zaostal 
in neumen, ker ga uporablja.  

Iskalec Resnice je iskal mogočno zvezdo, o kateri se mu je sanjalo, ko 
je bil še mlad. Takrat je v sanjah videl sijočo zgradbo, v katero je drlo 

toliko ljudi, da se je žareča stavba napihnila kot balon in se z ljudmi 
vred dvignila v nebo.  

Iskalec Resnice je iskal to zgradbo.  

Preizkusil je vse znane religije, vse ateistične filozofije.  

Prebral je vse, kar je dobil v svoje roke, a nauka, ki bi se maksimalno 
približal popolnosti, ni našel.  

Iskalec Resnice svojega iskanja resnice ni skrival, sčasoma je postal 

svetovno znana oseba, ki je bila po vsem svetu poznana po tem, da je 
za neuporabne razglasila vse svetovne nazore.  



 

Iskalec Resnice je znal mojstrsko razložiti, zakaj je neki nauk 
neuporaben za človekovo življenje v tistem času. In to je z vsemi nauki, 
s katerimi je prišel v stik, tudi naredil.  

Ko se je že skoraj dokončno prepričal, da svetovnega nazora, ki bi ga 

on lahko uporabljal v svojem življenju, ni, se je zgodilo nekaj, kar je za 

vedno spremenilo Iskalca Resnice in njegovo iskanje resnice.  
Ko se je vračal z enega od svojih potovanj, ga je neznana oseba na 

letališču štirikrat zabodla.  
Medtem ko ga je storilec zabadal, se je sovražno zadrl vanj:  

»Morda pa bo popoln nauk prišel v tebe prek noža!« 

Iskalca Resnice so kasneje odpeljali v bolnišnico, kjer je ostal zelo 

dolgo časa, a je kljub slabim možnostim za preživetje uspel ostati živ.  

Sčasoma se je čisto pozdravil in vrnil domov.  
Iskalcu Resnice besede, ki jih je med napadom nanj izrekel njegov 

napadalec, niso in niso dale miru. V mislih si jih je vedno znova 
ponavljal:  

»Morda pa bo popoln nauk prišel v tebe prek noža!« 

Sedel je na svojem stolu v svoji sobi, ko je doživel razsvetljenje svojega 

življenja. Zgodilo se je med miselnim premetavanjem besed, ki jih je 

izrekel storilec napada.  
Misel je bila videti nekako takole:  

Morda pa bo popoln nauk prišel v tebe prek noža.  
Morda pa bo nož odprl pot do nauka.  
Morda pa je nauk, ki ga iščeš, že v tebi.  

Iskalcu Resnice se je zabliskalo pred očmi.  

V drobnem utrinku časa je odkril to, česar mu prej ni uspelo odkriti v 
desetih letih iskanja.  



 

Resetiral se je. 
Meditiral je. 

Sestavil se je. 
Spravil se je na delo  

in je delal  

in delal  
in pridelal nauk, ki mu ni bilo para med nauki.  

Iskalec Resnice je na koncu svojega življenja svoji vrsti zapustil delo, 

ki je bilo majhen korak za napredne elite, a velik skok za preprosto 

ljudstvo.



87. DECIZ: SKUPINE VLADAJO 

 

V svetu, kakršen je človeški svet, so skupine tiste, ki določijo pravila 
igre.  

Posamezniki, ki se ne povežejo v nobeno skupino, so sčasoma 
primorani sprejeti pravila in zakone, ki jih za vse ostale ustvarijo ljudje, 
ki so povezani v skupine.  

Če posameznik, ki se ne poveže v nobeno skupino, noče sprejeti pravil 

sveta, ki so jih za druge izdelale velike skupine ljudi, se ga izloči iz igre 
zakonitega in normaliziranega načina življenja ali še kako huje kaznuje.  

Agnostiki, ki trdijo, da se ni treba povezovati v skupine, se na koncu 
dneva vedno znajdejo v svetu, v katerem so njihova prepričanja 
podrejena teističnim ali ateističnim pravilom.  

Agnostik, ki ni povezan v agnostične skupnosti, ki ni povezan z 

drugimi agnostiki v agnostične skupine, se nima pravice pritoževati nad 

razmerami v svetu. 
Posmehovalno kazati s prstom na ljudi, ki imajo vsaj pogum se 

izpostaviti s svojim prepričanjem – četudi je slabše kakovosti – in se 

igrati zasebne modrijane je »vrlina« vsakega strahopetca.  
Se imeti za inteligentnega agnostika in živeti v družbi, ki jo upravljajo 

ljudje, ki ne znajo ločiti slepega ugibanja od preverjeno dokazane 
gotovosti, je neinteligentno.  

Družbo morajo posodabljati, razvijati in voditi njeni najmodrejši člani 
in ne najbolj zaostali.  

Naši inteligentni predniki so se brez prekinitve borili za to, da se 

zgodovina človeštva ne bi spremenila v zgodovino strahopetnih 

intelektualcev, ki so podrejeni pogumnim slaboumnežem.  

 



 

Zato, pogum, najmodrejši!  
Pogum, agnostiki!  
Pogum, decisti!  

Povežite se v modro-inteligentne skupinice,  

ki naj se povežejo v modro-inteligentne skupine  

in na koncu vse skupaj povežite  
v mogočno agnostično trdnjavo – decistično demokro.  

Čas je nastopil,  

moji agnostični soprimati,  

da svetu pokažemo, kdo smo  

in kaj zmoremo.



88. DECIZ: VERJETNOST 

 

Obstoju ali neobstoju nematerialnih, nefizičnih, duhovno duhovnih 
realnosti se za časa nastajanja tega gradiva verodostojne verjetnosti ne 
more izračunati. 

Tako kot pri potrjevanju ali ovrženju teorij v resnice ali zmote se tudi 

pri merjenju verjetnosti potrebuje materialna osnova za merjenje ali za 
primerjanje stvari v procesu.  

Obstoju ali neobstoju morda obstoječih duhovnih duhovnosti ne moreš 
izmeriti verodostojne verjetnosti, ker bi za formulo, s katero bi takšno 

verjetnost meril, potreboval vsaj eno fizično osnovo, primerljivo 

realnostim morda obstoječega duhovno duhovnega sveta, česar pa 
človeštvo za časa nastajanja tega gradiva nima in ne more imeti, ker če 
bi fizično bilo duhovno, bi ne bilo fizično.  

Ne pustite se preslepiti ljudem, ki vas z različnimi tabelami in grafi 

poskušajo prepričati v visoko ali nizko verjetnost obstoja duhovno 

duhovnih realnosti.  
Ti ljudje kot sestavne dele formul, s katerimi »merijo« verjetnost 

obstoja duhovnih duhovnosti, uporabljajo poljubno izbrane zakonitosti 

iz fizično-materialnega sveta, ki jih kar na slepo sami izberejo izmed 
vsega, kar sestavlja že odkriti fizično-materialni svet. Te na slepo 

izbrane materialne realnosti nato združijo s svojimi osebnimi 

prepričanji, ki jih imajo v odnosu do teorij o morda obstoječih duhovnih 
duhovnosti.  

Ne pustite »kvazi/sudo znanstvenikom«, da vam v vaše razvite glavice 
vcepljajo neresnice, zamaskirane v resnice.  



 

Od vas se pričakuje več.  

Od vas se pričakuje prava inteligentnost in prava modrost. 

Obstoju ali neobstoju nematerialnih, nefizičnih, duhovno duhovnih 

realnosti se za časa nastajanja tega gradiva verodostojne verjetnosti ne 
more izračunati. 

Agnostiki decisti se s svojimi prepričanji ugnezdimo v tiste možne 

realnosti, za katere naši možgani izračunajo, da so najverjetnejše med 

vsemi možnimi realnostmi, ki obstajajo. Oder najverjetnejše možne 

realnosti, na katerih prepričanja agnostikov decistov stojijo, agnostiki 

decisti brez prekinitev posodabljamo, razvijamo in nadgrajujemo. Bolj 
ko se agnostiki decisti približamo temu idealu, bolj smo napredni in 
razviti.  

Agnostiki decisti, ki se s svojimi prepričanji po lenuharsko zaležijo v 

stagnacijo, kot se to zgodi v teističnih in ateističnih religijah, so zaostali 
in imajo slabo natrenirane možgane.  

Ideal agnostičnega decizma je neprekinjeno posodabljanje, razvijanje, 

nadgrajevanje in razsvetljevanje svetovnonazorske podlage, na kateri 
stojijo življenja agnostikov decistov.



89. DECIZ: SMISEL JE GRADITEV RAJEV 
 

Obupujejo nad nesmiselnostjo svojih življenj,  
objokujejo brezciljnost svojega obstoja.  

Eni jim oznanjajo zgodbice o smislih in ciljih njihovih življenj,  

ki naj bi bili v onstranskih mitoloških svetovih,  
spet drugi jim napadajo pamet z nauki o nesmiselnosti vprašanj o 

smislih in ciljih človekovega življenja in z nauki o nesmiselnosti 
vprašanj o smislih in ciljih obstoja celotne človeške vrste.  

Zmedenost je pred njimi in zmedenost je za njimi.  
Nad seboj vidijo meglo in pod seboj še več megle.  

Vpijejo v nebo in vpijejo v zemljo.  
Vpijejo na desno in vpijejo na levo:  

»Hrepenimo po smislu!«  
»Hrepenimo po cilju!«  

Temo razsvetli svetloba.  

Modrost odpre svoja mogočna usta in jih oblije z rekami resnice: 

Raji so smisel, cilj in razlog za življenje človeka.  
Raji so smisel, cilj in razlog za življenje in obstajanje človeštva. 

Pomislite, možgani, po čem po tiho hrepenite? 

Pomislite, možgani, po čem so hrepeneli vaši predniki?  
Pomislite, možgani, po čem hrepeni celotno človeštvo?  

Jaz vam bom povedal, po čem hrepenijo,  

jaz vas bom poučil.  

Hrepeneli so,  
hrepenijo,  
in bodo hrepeneli v prihodnosti.  

Hrepenijo po rajskih svetovih. 

Hrepenijo po rajskih telesih in rajskih dušah.  



 

Hrepenijo po rajskem zdravju in rajski sreči.  
Hrepenijo po rajski ljubezni in rajskem bogastvu. 

Hrepenijo po rajski modrosti.  

Hrepenijo po popolnem življenju v popolnem svetu.  
Hrepenijo, ker si želijo, in če bodo pridno delali, raj tudi dobijo. 

Pomisli, človek,  
naši predniki so verjeli v tisoče nebes v onstranstvu.  

Verjeli so, da jih po smrti čaka to, kar so si po tiho želeli, da bi bila 

večna realnost njihovih tostranskih življenj.  

Hrepeneli so po rajskem življenju, in ker ga na Zemlji niso znali 

zgraditi, so ga z uporabo vere in svojih domišljij prestavili v svetove, v 
katere naj bi šli po različnih poteh, med drugim tudi po poti svoje smrti.  

Naši predniki raja niso uspeli zgraditi, a so hote in nehote ustvarili 
podlago za nas in naše potomce, ki jim bo to nekega dne morda uspelo.  

Smisel, cilj in razlog naših življenj je sodelovanje pri tlakovanju ceste, 
ki bo našo vrsto in nas same popeljala iz peklenskih svetov v raje.  

Ne razumi me napak, o, človek,  

jaz ti ne poskušam povedati, da po tvoji smrti ni rajev,  
jaz ti govorim, da jih morda ni,  

in ti govorim, da imaš življenje, ki zagotovo obstaja  

in ki ga z zadostno količino modre inteligence  
lahko pretvoriš v rajsko realnost. 

Ustvarimo svet, po katerem hrepenimo. 

Gradimo,  

smo gradili  
in bomo gradili svetove,  

o katerih so naši očetje in naše matere sanjale.



90. DECIZ: NARAVA PROBLEMOV 

 

Problemi so del razvoja.  

Človek, ki misli, da bo z rešitvijo problema odpravil obstoj problemov, 
živi v pravljičnem svetu.  

Rešitev problema vedno razkrije nove probleme, ki so bili do rešitve 
starega problema skriti in neopazni.  

Smisel reševanja problemov ni odprava obstoja problemov, ampak je 
razkritje še nerazkritih problemov.  

Življenje krepostnega človeka je reševanje starih problemov in 
razkrivanje novih.  

Kdor ima namen z rešitvijo problema dokončno odpraviti probleme, ga 
bo v njegovem življenju stalno mučil problem, ki v resnici niti ni 
problem, ampak je zdrava celica razvoja.  

S problemi se je treba naučiti zdravo živeti, tako da se razvije zdrav 
odnos do njih.  

Nespametni si z nespametnim odnosom do problemov uničujejo svoje 

zdravje, pametni pa v problemih vidijo delavnico in vadilnico za svoje 

možgane, ki je in bo del njihovih življenj, dokler jih smrt ne pokliče k 
sebi. 

Problemi morajo človeka izboljševati in ne uničevati. 

Otroci decizma,  

naj vas reševanje problemov posodablja, 

naj vas nadgrajuje, 

naj vas izboljšuje.



91. DECIZ: 4. POGLAVJE UTRINKOV IZ 

ŽIVLJENJA NENAVADNEGA ČLOVEKA 

 

1. DEL 

V vasi Gozdič je živel zelo nenavaden človek. Bival je v srednje veliki 

omari, ki je kot kakšen nezemeljski šotor trdno stala pod veliko jablano. 

Ljudje so govorili, da je nenavadni človek, ko je bil še mlajši, kot 

prevozno sredstvo uporabljal le kolo. Govorili so, da je z zavračanjem 

uporabe avtomobilov na fosilna goriva protestiral proti tehnologijam, 

ki so po njegovem spadale v pretekla obdobja. Menda je bil prepričan, 
da so nekatere elitne skupine že več desetletij načrtno zavirale razvoj 

tehnologij, ki so bile neodvisne od fosilnih goriv. Te elitne skupine naj 

bi to počele predvsem zavoljo dobička – so govorili. Govorili so tudi, 
da si nenavadni človek ni kupil avtomobila zato, ker je bil prereven za 

tak nakup. Nekateri so celo govorili, da nenavadni človek v svoji 

mladosti ni vozil avtomobila na fosilna goriva zato, ker so mu zaradi 

njegove bolezni to prepovedali zdravniki. Gozdičani so govorili in 

ugibali, a samo eden izmed njih je zagotovo vedel, katera različica 
zgodbe je bila resnična. Samo nenavadni človek je poznal resnico. 

Nenavadni človek se je za časa, ko se je zgodila v nadaljevanju opisana 

zgodba, še vedno prevažal po svetu le s svojim kolesom – tudi tistega 
dne ni bilo nič drugače. Na prtljažnik kolesa si je naložil nekaj svojih 

stvari in odkolesaril iz Gozdiča. Kolesaril je približno petnajst minut, 

nato pa ga je nekaj zamotilo in ustavilo. Iznad gozda, ki se je 
razprostiral na vse strani, kamorkoli si pogledal, se je na enem kraju 

močno kadilo. Nenavadni človek je v svojem življenju slišal že za 

veliko gozdnih požarov, ki so uničili cela naselja, in si je mislil sam pri 
sebi, da če lahko kaj naredi, da prepreči takšno katastrofo, je njegova 

dolžnost, da to tudi naredi. Svoje kolo je porinil na stran, skočil med 

drevesa in začel teči proti kraju, od koder je prihajal dim. Še preden se 
je dodobra približal izvoru kadečega se dima, je že uspel ugotoviti, da 

v gozdu ni sam. Smejanje in glasno govorjenje je prihajalo iz iste smeri 

kot dim. Nenavadni človek ni mogel verjeti svojim očem, koga je 



 

zagledal pred seboj, ko je prišel do kraja, od koder se je kadilo. Sredi 
majhne jase, obkrožene z gozdom, so ob ognju sedele tri osebe in 

veselo klepetale in ena izmed teh oseb ni bil nihče drug kot bradati 

Delko. Nenavadni človek je obstopil majhen »kamp«, z očmi oplazil 
vse tri osebe, sedeče ob ognju, se naposled bolj globoko zazrl v 
bradatega Delka in rekel:  

»Tako se je kadilo, da sem mislil, da je zagorel gozd, in sem pritekel 

sem, da bi videl, kaj se da narediti, če ga morda lahko pomagam 
pogasiti.« 

Bradati Delko in njegova dva prijatelja so se začeli močno smejati. 
Bradati Delko je med smejanjem rekel:  

»Kakšen prerok pa si, nenavadni človek, da ne znaš ločiti požara od 
piknika, hahahaha.«  

»Kar smejte se,«  

je dejal nenavadni človek:  

»Če bi pa gozd dejansko gorel, bi mi bili pa še kako hvaležni, če bi 
uspel preprečiti, da naš Gozdič pogori do tal.«  

Smejanje se je nekoliko poleglo. Bradati Delko je nenavadnemu 
človeku predstavil svoja dva prijatelja Hrasta in Suho Vejo in ga 

prepričal, da za nekaj časa ostane pri njih, »da bodo kakšno rekli«. 

Nenavadnega človeka so založili s pečeno koruzo in ga uspeli pripraviti 
do tega, da jim je obljubil, da jim bo po zaužitem prigrizku povedal 

zgodbo, vredno poslušanja. Ko se je nenavadni človek najedel pečene 

koruze, je začel pripovedovati:  

»V zelo obsežnem gozdu je živel človek, ki je sovražil vse, kar je 

zvenelo po besedi bog ali je bilo podobno tistemu, za kar je bil on 
prepričan, da je bog. Ta človek je imel dva sinova, ki jima je sovraštvo 

do boga na tako krut način vcepljal v glavi, da sta ga zaradi tega na 

koncu zasovražila. Neke noči sta se odločila, da se bosta svojemu očetu 
za njegovo krutost maščevala. Odločila sta se, da bosta pobegnila od 



 

doma in poiskala ravno tisto, kar jima je oče prepovedal poiskati in ju 
učil sovražiti in potiskati v neobstoj. Odločila sta se, da se bosta 

svojemu očetu maščevala tako, da bosta poskusila odkriti in najti boga. 

Še isto noč sta skupaj pobegnila od doma in se odpravila v širok, neznan 
svet iskat boga. Po večletnem, neuspešnem iskanju boga sta se v nekem 

trenutku odločila, da bosta imela več možnosti najti boga, če se ločita 

in odpravita vsak na svojo stran. To sta tudi naredila. Prvi sin 
Arogantna Pravljica je šel v eno smer, drugi sin Iskreno Iskanje pa v 

drugo. Arogantna Pravljica si je po razhodu z bratom v neki neznani 

deželi postavil skromno kočo. Dovolj mu je bilo nomadskega življenja, 

želel se je ustaliti in se tudi je ustalil. Neke noči je imel za večerjo 

obilico kuhanih gob. Tiste noči je imel Arogantna Pravljica v svoji koči 

sila nenavadne sanje. V sanjah je sedel v veliki dvorani in ob njem so 
sedeli ljudje, ki so ga klicali učitelj. Pred njimi je na velikem zlatem 

prestolu sedel veličasten rožnati medved, ki se je zazrl v njega in mu 
rekel:  

»Jaz sem bog, ki ga iščeš!«  

Arogantna Pravljica se je zbudil ves preznojen, skočil je s postelje in 

začel vriskati od veselja:  

»Našel sem boga! Našel sem boga! Mojega iskanja je konec! Moje 
samote je konec, našel sem boga!«  

Naslednje dni so se sanje začele kar množiti in Arogantna Pravljica je 

v zelo kratkem času uspel napisati do podrobnosti izdelano biografijo 

boga. Okoli Arogantne Pravljice so se začele zbirati množice ljudi in 
nauk o rožnatem medvedu se je začel širiti po svetu. 

Drugi sin, Iskreno Iskanje, je po razhodu z Arogantno Pravljico obiskal 
kraje, kjer pred tem z bratom še nista bila. V krajih, ki jih je obiskal, je 

spoznal mnogo naukov o bogu, a boga samega ni našel. Neke noči, po 

celodnevni hoji, se je Iskreno Iskanje ves izmučen sesedel ob 
tamkajšnjem potoku. Bil je tako močno utrujen, da si z roko niti vode 

iz potoka ni uspel zajeti. Izgubil je zavest. Po nekaj urah nezavestnega 

ležanja je Iskreno Iskanje odprl svoje oči in pred seboj zagledal žensko, 



 

ki je bila tako lepa, da v svojem življenju še ni videl lepše ženske od 
nje. Bila je oblečena v obleko, ki so jo običajno nosili ljudje, ki so 

veljali za popotne učitelje. Svetle lase je imela spete v kite in okrašene 

z rožami. Ženska je videla, da se je človek, ki mu je pred tem z omočeno 
cunjo rešila življenje, začel prebujati. Ko jo je že kar nekaj časa gledal 
s svojimi vprašujočimi očmi, je prekinila tišino in rekla: 

»Moje ime je Modrost, kdo si pa ti?«  

Iskreno Iskanje je odgovoril:  

»Iskreno Iskanje.«  

Modrost je nadaljevala:  

»Zanimivo ime imaš, Iskreno Iskanje.«  

Iskreno Iskanje je rekel:  

»Tvoje ime je še bolj zanimivo od mojega, Modrost. Pa si tudi zares 

modra oseba ali je Modrost le tvoje ime?«  

Modrost je odgovorila:  

»To boš pa že sam ugotovil.«  

Iskreno Iskanje se je v tistem trenutku spomnil svojega iskanja boga in 

si je rekel sam pri sebi, da mu skrivnostna Modrost morda lahko 
pomaga najti boga, če pa mu že ne more pomagati najti boga, mu morda 

lahko pokaže koga, ki bi mu lahko pomagal najti boga. Ni dolgo 

razmišljal, kaj naj naredi, kar vprašal je:  

»Boga iščem. A bi mi ti morda lahko pomagala pri tem?«  

Modrost je odgovorila:  

»A boga iščeš? Veš, večina ljudi, ki išče boga, si ga tako močno želi 
najti, da se na koncu prepriča, da so ga našli, čeprav ga v resnici nikoli 



 

niso našli. Če bi se rad maksimalno približal bogu, potem ne smeš 
posnemati takih ljudi.«  

Iskreno Iskanje je rekel:  

»Nočem biti nesramen, Modrost, ampak mene ne zanima, česa ne 

smem delati pri iskanju boga, mene zanima, kaj naj naredim, da ga bom 
našel.«  

Modrost je nadaljevala:  

»Delaj to, kar si delal do sedaj. Išči in ne nehaj iskati, dokler ne najdeš 

tistega, kar iščeš, in če boga nikoli ne boš našel, si ne izmisli pravljice 
o njegovem obstoju ali neobstoju. Išči boga in ga med iskanjem 
poveličuj in časti kot prečudovito skrivnost, ki ji še ne poznaš obraza.«  

Iskrenemu Iskanju odgovor, ki ga je dobil od Modrosti, ni bil najbolj 

všeč. Želel si je najti boga. Ni si želel napotka o tem, kakšen odnos naj 
ima do boga, dokler ga ne najde. Rekel je:  

»Se pravi, da ne veš, kje bi človek lahko našel boga?«  

Modrost je rekla:  

»Sem že odgovorila na to vprašanje.«  

Modrost je nato naglo skočila pokonci, kot da bi se ji nenadoma začelo 
nekam muditi. Prišepnila je Iskrenemu Iskanju:  

»Če se boš držal mojih napotkov, se še vidiva in slišiva, če pa se jih ne 

boš držal, se nikoli več ne bova srečala.«  

Modrost je nato odhitela neznano kam.  

Iskreno Iskanje se je po tem srečanju z Modrostjo spremenil. V 

neodkritosti in skrivnostnosti boga ni več videl le problema, ampak tudi 

rešitev. Nadaljeval je z iskanjem boga in medtem ljudem oznanjal nauk, 
ki ga je naučila Modrost. Tako kot njegovemu bratu Arogantni Pravljici 



 

je tudi Iskrenemu Iskanju začelo slediti veliko ljudi in glas o nauku o 
skrivnostnem bogu se je začel širiti po svetu. Sledilci enega in sledilci 

drugega brata so vedno pogosteje prihajali v stik drug z drugim. 

Naposled sta oba brata izvedela drug za drugega in se dogovorila za 
srečanje.  

Srečala sta se v svoji rodni hiši. Očeta, ki ju je s svojo krutostjo pahnil 
v svet, že dolgo ni bilo več med živimi. Arogantna Pravljica in Iskreno 

Iskanje sta se močno objela, ko sta se po toliko letih znova srečala. 
Arogantna Pravljica je rekel Iskrenemu Iskanju:  

»Brat moj edini, kako sem srečen, da te spet vidim. Našel sem boga, o, 
brat moj dragi. Našel sem, kar sva oba iskala.«  

»Boga da si našel?«  

je rekel Iskreno Iskanje:  

»Kje pa si ga našel? In kakšen je?«  

Arogantna Pravljica je začel na dolgo in široko razlagati svoje sanje in 
kako naj bi se mu bog po njih razodeval.  

Iskrenemu Iskanju se je začelo dozdevati, da več kot Arogantna 

Pravljica pove, bolj jasno mu je, v kakšno arogantno slepilo se je njegov 
brat ujel. Počakal je, da je Arogantna Pravljica zaključil z razlaganjem 
svoje zgodbe, nato pa rekel:  

»Tudi jaz sem nekoga srečal, brat moj. Nekoga, ki mi je odprl oči in 

me opremil z orodji, s pomočjo katerih med iskanjem boga lahko ločim 

med resnicami in slepili.«  

»Slepili?«  

je Arogantna Pravljica ponovil bratove besede.  

»Da, slepili,«  



 

je pritrdil Iskreno Iskanje in bratu podrobno opisal svoje srečanje z 
Modrostjo.  

Ko je Iskreno Iskanje Arogantni Pravljici povedal vse, kar se mu je 
pripetilo ob srečanju z Modrostjo, se je kemija med bratoma začela 

spreminjati. Prvič v svojih življenjih sta se brata gledala iz oči v oči in 

se počutila, kot da se med seboj ne poznata. Po nekaj trenutkih tišine je 
Arogantna Pravljica prekinil molk in rekel Iskrenemu Iskanju:  

»Jaz sem prerok rožnate medvedkaste religije, imam veliko sledilcev, 

ki se zanašajo name in na moje sanje. Sam osebno sem trdno prepričan, 

da je rožnati medved edini pravi bog in da si je izbral mene kot svojega 

posrednika. Vidim in slišim, da je tvoje prepričanje v nauk, ki ga 
oznanjaš, prav tako močno, kot je močno moje prepričanje v nauk, ki 

ga oznanjam jaz. Tvojih pristašev je toliko kot mojih. Še vedno sva 

brata, a je več kot očitno, da sva pri iskanju boga našla različni stvari. 
Ti svojo skrivnost, jaz svojega rožnatega medveda. Imaš morda kakšno 
idejo, kako bi rešila to godljo, v kateri sva se znašla?«  

Iskreno Iskanje je zelo pozorno poslušal besede svojega brata. Ko je ta 

zaključil svoje govorjenje z vprašanjem, naslovljenim na njega, je 
rekel:  

»Tako kot si že sam povedal, brat moj ljubi, nima smisla, da poskušava 

spremeniti prepričanje drug drugemu. Predlagam naslednjo rešitev: ti s 
svojimi sledilci pojdi v eno smer in oznanjaj svoj nauk, jaz bom šel pa 

s svojimi sledilci v drugo smer in tam oznanjal svoj nauk. Naj se ljudje 
sami odločijo, komu bodo sledili – tebi ali meni.«  

Arogantni Pravljici je bila bratova predlagana rešitev všeč in v duhu te 

rešitve sta se brata na koncu tudi razšla. Odšla sta vsak na svojo stran 
in s svojimi besedami začela spreminjati obličje sveta. Arogantna 

Pravljica je svoje sledilce spremenil v zasanjane pravljičarje, Iskreno 
Iskanje pa svoje v kozmične Odiseje.« 

 Nenavadni človek je zaključil s pripovedovanjem zgodbe in rekel: 

»To je to, fantje, čas bo, da se odpravim.«  



 

Vstal je in se začel pretegovati.  

Bradati Delko, nezadovoljen z zaključkom zgodbe, se je zazrl v oči 
nenavadnega človeka in mu rekel:  

»Tvoje zgodbe imajo vedno zanimiv in poučen konec. Za zgodbo, ki si 

jo ravnokar povedal, pa se zdi, kot da je polovica še manjka. Ali sem 
jaz kaj preslišal ali se tebi ne ljubi povedati zgodbe do konca ali kaj 
tretjega, meni neznanega botruje temu?« 

Nenavadni človek je bradatemu Delku vrnil pogled in rekel: 

»Dober poslušalec si, bradati Delko. Prav si povedal. Resnica je, da 
polovica zgodbe še manjka, manjka pa zato, ker se še ni zgodila.«  

Bradati Delko je presenečeno izbuljil oči, se za nekaj trenutkov 
zamislil, nato pa vprašal nenavadnega človeka:  

»Hočeš reči, da sta brata Arogantna Pravljica in Iskreno Iskanje 
resnična in še vedno živa?«  

»Točno to ti govorim in točno tu bom tudi zaključil z zgodbo.« 

Nenavadni človek se je še zahvalil za pečeno koruzo, pozdravil Hrasta 
in Suho Vejo in se odpravil nazaj proti svojemu kolesu. 

•  •  •  •  •  •  • 

 

2. DEL 

Od lažnega »požara« v bližini Gozdiča je minilo sedem dni. Srečanje 

učencev in sledilcev nenavadnega človeka se je ravno zaključilo. Na 

jasi nenavadnega človeka so ostali le še njegovi najbližji učenci. Dejo 
Dei je začel razlagati nenavadnemu človeku:  

»Ena od poslušalk mi je poskušala dopovedati, da agnostiki ne 
potrebujemo svoje svetovnonazorske organizacije. Rekla mi je, da smo 



 

samozadostni, samostojni, inteligentni in razgledani posamezniki, ki 
smo se sposobni sami razvijati. Za svojo rast naj ne bi potrebovali 

agnostičnih religij, ki posnemajo organiziranost teističnih in ateističnih 

religij. Rekla je, da se znamo zdravo razvijati tudi brez 
svetovnonazorskega velikega brata – svetovnonazorske velike sestre.« 

Nenavadni človek mu je rekel:  

»Če bi živeli v svetu, v katerem bi živeli le takšni ljudje, kakršne je 

naša učenka tebi opisala agnostike, da naj bi bili, bi bilo vse, kar si 

povedal, resnica. A ne živimo v takšnem svetu. V našem svetu se 

teistične in ateistične skupine povezujejo v svetovnonazorske 

organizacije. Kasneje te iste skupine skozi kanale svojih 
svetovnonazorskih organizacij izoblikujejo pravila igre za življenje v 

družbah, v katerih vsi živimo. Agnostiki decisti in na splošno vsi 

agnostiki smo se prisiljeni v svoje svetovnonazorske organizacije 
povezati zato, ker samo na tak način lahko v praksi zaščitimo svojo 

pravico do svobodnega živetja naših lastnih prepričanj. Naše 

svetovnonazorske organizacije so in bodo v prihodnje nujno zlo, v 
katerega uporabo nas silijo in nas bodo v uporabo tega nujnega zla silili 

v prihodnje sovražniki prave svobode – sovražniki prave demokracije. 

Agnostiki decisti se borimo in se bomo borili v prihodnje na dveh 

frontah. Prva in daleč najpomembnejša fronta, na kateri se borimo in se 

bomo borili v prihodnje, je notranji svet vsakega posameznika. Človek 
se mora naučiti zdravega, modrega in krepostnega upravljanja svojega 

telesa. Nagoni, čuti, želje po lovljenju užitkov itd. – vse te realnosti 

telesa se mora človek z uporabo svoje vesti in svoje pameti naučiti 
modro upravljati in zdravo nadzorovati. Samo vojska takšnih 

agnostikov bo sposobna zmagovati na bojiščih druge fronte.  

Druga fronta, na kateri se borimo in se bomo borili v prihodnje, je 

bojišče svetovnonazorskih sistemov sveta, v katerem živimo in bomo 

živeli v prihodnje in je bojišče političnih sistemov sveta, v katerem 
živimo in bomo živeli v prihodnje. Izgraditi želimo svet – in ga bomo 

izgradili v prihodnje, v katerem bo bolno demokracijo sveta, v katerem 

se je agnostični decizem rodil, nadomestila visoko razvita demokracija, 



 

izvirajoča iz agnostičnih institucij, zakoreninjenih v agnostičnih 
demokrah, v kateri se bo agnostični decizem razvil in zasijal v vsej 
svoji lepoti.«  

Nenavadni človek je še rekel Dejo Deiju:  

»Kar si ti dobil od mene, naj naša učenka dobi od tebe.«  

Dejo Dei je v znak, da razume besede nenavadnega človeka, temu 

dvakrat prikimal in stopil na stran, kjer so poleg njega stali in poslušali 

nenavadnega človeka še bradati Delko, Kami Sol in Elia Oba. 
Nenavadni človek jim je rekel:  

»To je to, prijatelji moji, pot pod noge!«  

Poslovili so se. Jasa nenavadnega človeka se je zavila v molk. Bil je to 
molk in bilo je to zatišje pred nevihto. Nenavadni človek se je ravno 

dobro namestil na svoje kolo, ko se je začelo oblačiti. Iz temnega gozda 

je prišlo šest kukavičarjev in obkrožilo nenavadnega človeka. Eden od 
njih je rekel:  

»Kam se ti pa mudi?«  

Drugi je z vso močjo porinil nenavadnega človeka, da je ta padel po 

tleh. Vsi so se smejali. Tretji od njih je brcnil v kolo nenavadnega 
človeka in se besno zadrl:  

»Kdo misliš, da si? Prerok, ki se mu kukavica še nikoli ni prikazala? 
Lažnivec prevarantski!«  

Še enkrat je brcnil v kolo nenavadnega človeka. Oglasil se je četrti: 

»Ne boš nič rekel? Prišli smo poslušat tvojo besedo, svinja 
bradavičarska!«  

Vmešal se je peti:  

»Govori, medvedje govno, drugače bodo naše pesti zapele pesmico!« 



 

Šesti jih je vse utišal z dvigom roke in se namenil fizično napasti 
nenavadnega človeka. Oblaki so se razkadili. Iz svetlega gozda so na 

pomoč nenavadnemu človeku pritekli njegovi štirje prijatelji. Bradati 

Delko je pograbil najbližja dva kukavičarja in ju zabrisal po jasi 
nenavadnega človeka, kot da bi šlo za dve suhi veji. Dejo Dei ni kaj 

dosti zaostajal za njim. Sklatil je druga dva kukavičarja na tla in ju po 

dejodejovsko naučil kozjih molitvic. Kami Sol in Elia Oba sta si 
pomagali med seboj pri obrambi nenavadnega človeka, tako da sta 

onesposobili še preostala dva kukavičarja. Bitka je bila dobljena. 

Nenavadni človek in njegovi štirje najbližji prijatelji so bili 

zmagovalci. Šest poraženih kukavičarjev se je zavleklo nazaj v temni 

gozd. Štirje prijatelji so stopili k nenavadnemu človeku. Nenavadni 
človek jih je vse pogledal in jim rekel:  

»Rad vas imam.«  

Elia Oba si je obrisala solze, ki ji jih je v oči prinesla beseda 
nenavadnega človeka in rekla:  

»Tudi mi te imamo radi.«  

Kami Sol je med vsemi zbranimi še najuspešneje skrivala svoje solze, 
rekla je:  

»Da se ne bomo spremenili v druščino petih jokic, ki jokajo sredi 
gozda.«  

Dejo Dei je potrepljal nenavadnega človeka po ramenih in rekel: 

»Samo da je naš kolesar še živ, to je važno!«  

Vsi so se zasmejali. Nenavadni človek je pogledal bradatega Delka in 
rekel vsem ostalim:  

»Delku bom povedal nekaj, kar mu moram povedati na štiri oči. Pustite 
naju sama in se po sedmih minutah vrnite.«  



 

Naredili so, kar jim je nenavadni človek naročil, da naj naredijo. Ko sta 
ostala bradati Delko in nenavadni človek sama, mu je nenavadni človek 
rekel:  

»Povedal ti bom tisto, kar hočeš slišati. Povedal ti bom tisto, kar moraš 
slišati.«  

Bradati Delko je pozorno poslušal. Nenavadni človek je nadaljeval:  

»Ti si eden od štirih stebrov, na katere bom postavil svojo hišo. 

Imenoval si se bradati Delko, imenoval se boš Brai Deo.«  

Brai Deu so se orosile oči. Obrnil se je stran od nenavadnega človeka, 
da bi si jih obrisal. Planil je v jok. Med poskusom zadrževanja navala 
sreče in veselja je rekel nenavadnemu človeku:  

»Presenetil si me.«  

Nenavadni človek ga je objel in mu prišepnil:  

»Šele začela sva, prijatelj moj, šele začela.«  

Medtem so se nazaj vrnili tudi trije prijatelji, ki jih je nenavadni človek 

za kratek čas poslal stran. Vsi so stopili skupaj. Nenavadni človek jim 
je povedal:  

»Vi ste prvi štirje decirarji živega razsvetljenika in boste za vedno ostali 

prvi štirje decirarji živega razsvetljenika. Vsi štirje ste dobili nova 
imena, ki niso bila dana samo vam. Ta štiri imena – te štiri nazive bodo 

za vedno nosili na sebi decirarji živega razsvetljenika, ki bodo za vami, 

kot vaši nasledniki, zasedali vaša mesta.«  

Decirarji prvega živega razsvetljenika so se vsi pogledali med seboj. 
Nenavadni človek je nadaljeval:  

»Ko bom jaz umrl, bo eden od vas, ki ga boste izvolili iz svojih vrst, 
prevzel moje mesto. Dejo Dei bo njegov naziv.«  



 

Dejo Dei je vprašal nenavadnega človeka:  

»To pomeni, da če bi bil ti mrtev, bi jaz vodil deciste?«  

Nenavadni človek mu je odgovoril: »Da, prav si povedal.«  

Dejo Dei se je spet oglasil, rekel je:  

»Ko smo že ravno pri meni, kako pa bi jaz vodil ta naš rastoči imperij, 
če ti recimo danes umreš?«  

Dejo Dei je gledal v nenavadnega človeka in nadaljeval s 
spraševanjem:  

»Knjiga, ki si jo napisal – Decir, je razdeljena na decize, zakaj jih je 
devetindevetdeset?«  

Nenavadni človek mu je razložil:  

»Decir ima devetindevetdeset decizov zato, ker devetindevetdeset 

števil številskega sistema, ki ga mi danes najpogosteje uporabljamo, 

stoji na dveh podlagah – dveh enotah. Ti dve podlagi – ti dve enoti, na 
katerih stoji devetindevetdeset decizov, simbolizirata naša dva simbola 
– razsvetljenik in decistični trikotnik.«  

Dejo Dei se je zamislil. Nenavadni človek je pogledal v nebo in rekel: 

»Temni se že. Dovolj je bilo za danes, nadaljujemo jutri.«  

Nenavadni človek in njegovi najbližji štirje prijatelji so odšli domov. 

•  •  •  •  •  •  • 

 

3. DEL 

Jasa nenavadnega človeka je začela počivati. Oddahnila si je od rajanja 
decistov preteklega dne. Zadolženi za čiščenje po dogodku so pridno 



 

pospravljali območje. Ob jasi so še vedno sedeli nenavadni človek, 
Dejo Dei, Kami Sol, Elia Oba, Brai Deo in še nekaj drugih najbolj 

gorečih učencev nenavadnega človeka. Nekdo od njih je nenavadnega 
človeka vprašal: 

»Ali si moramo prizadevati, da bi v naše vrste pridobili čim več novih 
ljudi, ali je to za nas nepomembna stvar?« 

Nenavadni človek je zaprl oči in odprl usta. Po sedmih minutah odprtih 

ust in zaprtih oči pa je usta sprostil in odprl oči. Odgovoril je v obliki 

kratke zgodbe: 

»Bog se je odločil igrati igro – eno od mnogih. Rodil je svet svetov in 
v sedma nebesa tega novorojenega sveta rodil štirinajst hčera in 

štirinajst sinov. Otroci Boga so se želeli v Boga vrniti. Naredili so vse, 

kar jim je bilo mogoče narediti z namenom se v Boga Očeta vrniti, a 
karkoli so že naredili, jim vrnitev ni uspela. Hrepeneli so po vrnitvi – 

po združitvi in trpeli ločenost od Boga. V nebeško trpljenje pa je vstopil 

žarek upanja. Bog je po neskončnih vekih in neštetih ionih, ki so jih 
njegovi otroci prebili v poskušanju vrnitve v njegovo bit, tem razodel 

svoj božanski načrt. Razkril jim je pravila igre, ki se jih bodo morali 

držati, če se bodo nekega neskončno oddaljenega veka želeli vrniti v 
njega. Povedal jim je, kaj vse bodo morali narediti, kolikokrat se 

razmnožiti in kaj vse poseliti, preden se jim bo dovoljeno vrniti. 

Štirinajst božjih hčera in štirinajst božjih sinov se je lotilo dela. 
Razmnoževali so se, delili so se. Ustvarili so neštete svetove z neštetimi 

realnostmi in zakoni. Svetove nebes, svetove peklov in svetove vmes. 

Vsa ta vesolja so delo osemindvajsetih otrok, ki se želijo vrniti domov, 
vedo, kako to storiti, in jim bo to na koncu vseh koncev tudi uspelo 

narediti. Pravila igre sveta svetov so zelo kompleksna in le malo 

najvišjih bitij jih pozna v celoti. Je pa jasna stvar pravilo konca igre. 
Šele ko se bo vse v sedma nebesa povrnilo, se vrata vseh vrat bodo 

odprla. Šele ko bodo vsi svetovi prazni in se najvišji med njimi bo 

napolnil, se roke očeta vseh bogov bodo razprle, da se v njega vseh 
osemindvajset otrok povrne.« 



 

Ko je učenec, ki je nenavadnemu človeku zastavil vprašanje, ugotovil, 
da je odgovor v obliki zgodbe končan, je spet rekel: 

»Če je v tej zgodbi le za ščepec soli resnice, je ta ščepec resnice še 
vedno dovolj velik, da moramo razsvetljevanje ljudi vzeti zelo zelo 
resno. Ali imam prav?« 

Nenavadni človek mu je prikimal in začel govoriti nekaj drugega: 

»Osvetlil vam bom pomen nauka iz preteklosti, ki se ga pogosto 

napačno razlaga, obrača na glavo in posledično napačno razume. Zelo 

resno vzemite to osvetlitev, ker je ključnega pomena za zdrav razvoj 
vaših notranjosti.  

Besede nauka so v biser povezane takole:  

Kdor bo našel življenje, ga bo izgubil, in kdor bo življenje izgubil, ga 
bo našel. 

Ostre besede. Besede, ki strah poženejo v žile vsem tistim, ki ljubijo 

resnico. A kaj te besede zares pomenijo? V kakšen način življenja nas 
nagovarjajo in pred kakšnim življenjem nas svarijo?  

Uživati življenje je živeti življenje, je najti življenje in je izgubiti 

življenje. Nauk namiguje na obstoj življenja po življenju. Govori o 
posledicah živetja življenja tu za življenje tam. Mi smo agnostiki 

decisti. To pomeni, da možnosti in teorij ne pretvarjamo v gotova 

dejstva brez za to potrebnih dokazov. A tam, kjer gotovosti ni mogoče 
določiti, se agnostiki decisti postavimo na najverjetnejše verjetnosti. In 

kaj je tu najverjetnejša verjetnost? Ali obstaja življenje po smrti 

fizičnega telesa? Ali je živeti življenje v prepričanju, da se s smrtjo vse 
konča, modrejša izbira od živetja življenja v prepričanju, da se ne? 

Odgovor se skriva v vprašanju, kaj vse lahko izgubimo z napačno 
izbiro. Kaj vse lahko zakockamo, če izberemo eno ali drugo?  

Začnimo z možnostjo številka ena. Enka trdi, da se s smrtjo vse konča. 

Ni nadaljevanja življenja. Enkrat se živi, uživaj življenje, po smrti ga 
več ni, se filozofija enke glasi. Kaj se zgodi, ko v človeškem svetu 



 

prevlada filozofija enke? Ali je konec njene zgodbe res uživanje ljudi 
ali je njen konec svet, v katerem človek trpinči drugega človeka v lovu 

za živalskimi užitki? Ali je sad živetja filozofije številka ena res raj na 

zemlji ali je nasprotje tega? Zdaj pa polomiji živetja filozofije uživanja 
življenja dodajmo še možnost obstoja življenja po smrti. Recimo, da 

smo v resnici vsi duhovna bitja. Imamo fizična telesa, a je naša prava 

narava duševna – duhovna. Recimo, da se posledice živetja življenj v 
fizičnih telesih po nam neznanih zakonih in pravilih prenašajo na naša 

duševna telesa. Predstavljajte si zapravljene priložnosti človeka, ki je 

živel življenje v uporabi prve filozofije, če je obstoj duše resnica. 

Njegova izguba je grozljiva. Njegov način življenja je v tem primeru 

norost vseh norosti, je izguba vseh izgub. Je zamenjava mogočnega, 
sijočega vesolja za izumetničen »svetleči« kupček drekca.  

Pa dajmo, odstavimo filozofijo enke s prestola in na njen položaj 

postavimo filozofijo številka dve. Kakšno spremembo dobimo? Dvojka 
trdi, da je življenje v fizičnem telesu le ena od postaj življenja duše. Ne 

živi se samo enkrat, ampak večkrat, in če se morda živi samo enkrat, se 

živi za duševno življenje, ki sledi, in ne za užitke, izvirajoče iz slepe 
strežbe nagonom mesa. Kaj se zgodi, ko v človeškem svetu prevlada 

filozofija dvojke?  

Svet filozofije številka dve smo v resnici na Zemlji že imeli. V 

preteklosti so ga ustvarile teistične religije in nič kaj lepega niso uspele 

iztisniti iz ljudi, ki so v takšnem svetu živeli. Zanemarjanje 
tostranskega sveta zavoljo onostranskega sveta je bila njihova himna. 

Ljudje so trpinčili sebe in druge okoli sebe v lovu za onostranskimi 

zveličanji. Družba je nazadovala, njeni voditelji pa so bili najpogosteje 
tihi in skriti častilci filozofije številka ena. Dodajmo vsemu temu še 

možnost obstoja življenja po smrti. Imamo fizično in imamo duševno 

telo. Zakaj bi zanemarjanje telesa pomenilo bogatenje duše? Zakaj bi 
morala duša uničevati svet svojega fizičnega telesa, da bi bila na koncu 

na boljšem? Če je njena narava božanska, se mora njena lepota 

preslikati v fizični svet in ne obratno. Morda pa škodljivost pretiranega 
zanemarjanja fizičnega sveta ne zaostaja kaj dosti za škodljivostjo 

pretiranega lova za užitki. Morda pa je treba tudi tu uporabiti jedrno 
formulo kreposti, ki pravi, da je zmernost kri vsake kreposti.  



 

Kdor bo našel življenje, ga bo izgubil, in kdor bo življenje izgubil, ga 
bo našel.  

Kdor bo v središče svojega življenja postavil uživanje, bo življenje 
izgubil, in kdor bo pretirano uživanje življenja zavrgel, bo življenje 
našel.  

V središču življenja krepostnega človeka stojijo stebri, iz katerih 

izvirajo zdravi užitki. Ti stebri so molitev (mahdija), meditacija 

(maitreja), učenje (kalkija) in pridno delo (jezuija). Zdravi užitki so v 

življenju krepostnega človeka odmori od živetja življenja in niso 
življenje samo.  

Morda pa imamo ljudje v sebi skrito sposobnost ustvariti svet, ki je in 

bo približek nebeških svetov, in morda se ta sposobnost lahko 

manifestira v prakso samo takrat, ko večina ljudi izgubi svoje življenje, 
zato da bi ga našla. Morda.« 

Brai Deo je vprašal nenavadnega človeka: 

»Na kakšen način pa decist najpravilneje moli?« 

Nenavadni človek jim je vsem povedal: 

»Kdor bi rad s položajem in držo svoje molitve pokazal, da je decist, 
naj moli obrnjen proti kraju mesta tretjega templja ali obrnjen proti 

kraju treh vzponov. Na teh dveh mestih stojita in bosta stali naši dve 

največji svetišči. Ti dve svetišči, ti dve demokri demoker, simbolizirata 
in bosta simbolizirali srce telesa agnostičnega decizma. Molitev 

agnostika decista v položaju in drži agnostika decista se imenuje in se 

bo imenovala mahdija. Tako kot nas, agnostike deciste simbolizira 
mega simbol dveh simbolov, tako je tudi naša molitev, naša mahdija 

usmerjena proti dvema mestoma, ki naša dva simbola na poseben način 

predstavljata in utelešata. Ti dve mesti, ti dve lokaciji na planetu Zemlji 
sta smeri proti kateri smo in bomo agnostiki decisti obrnjeni kadar 

želimo in bomo želeli, da je naša molitev, naša mahdija izključno 

decistična. Ti naši dve najsvetejši lokaciji sta kraja, kjer stojita in bosta 



 

stali naši dve kraljevi demokri – dejorda razsvetljenika in dejorda 
trivzpona. « 

Nenavadni človek je še dodal: 

»Moli naj tisti, ki čuti potrebo po molitvi. Moli naj, kadar hoče moliti, 

in naj moli na način, na katerega želi moliti. Dal sem vam smernice za 
molitev, ne edinega zapovedanega načina molitve.« 

Kami Sol se je utrnila ideja, rekla je: 

»Kaj ko bi preostanek dneva porabili v skupni molitvi – decistični 
molitvi?« 

Ideja se je vsem zdela pametna in se je uresničila. Obrnjeni v smeri 

enega od dveh krajev – srca agnostičnega decizma so molili in prosili 
za razsvetlitev zase in za vse, kar živo je v svetovih, ki obstajajo.



92. DECIZ: RAZVOJ OSEBNOSTI 

 

Razvoj človekove osebnosti je podoben razvoju človekovih mišic. 
Ljudje, ki svoja telesa uspejo izklesati v mogočne, mišičaste utrdbe, 

zelo dobro vedo, da je treba majhno mišico močno trpinčiti, če se jo 

hoče sčasoma pretvoriti v veliko mišico.  
Vedo, da trpinčenje mišice ne sme biti pretirano, da se mišice trajno ne 

poškoduje, niti ne sme biti premajhno, da se prepreči mišično lenarjenje 

in posledično stagnacijo njene rasti.  

Človek, ki ima v življenju premalo trpljenja, se »razvije« v osebnost, 

ki se ji lahko reče tudi osebnost šibke mišice.  

Človeka z osebnostjo šibke mišice življenje razvadi in ga prikrajša za 

kakovostno in zdravo količino trpljenja. Tak človek je v areni človeških 

osebnosti bojevnik z zaspanimi mišicami.  

Človek, ki ima v življenju veliko trpljenja in ga to trpljenje ne uniči, se 

razvije v osebnost, ki se ji lahko reče tudi osebnost močne mišice. 

Človeka z osebnostjo močne mišice življenje obdari z veliko količino 

kakovostnega trpljenja in ga izkleše v umetnino. 

Človekova osebnost v organizmu človeške vrste je kakor človekova 

mišica v organizmu človeškega telesa. Bolj kot je posamezna mišica 
izklesana, močnejše je telo človeka, na katerem je ta mišica, in če je 

mišic, ki so velike in močne, na človekovem telesu veliko, je človek, ki 

je dovolj inteligenten, da si jih ustvari, pomnoženo zdrav in krepak.  

Človeška vrsta je maksimalno močna takrat, kadar jo sestavlja 

maksimalna količina zdravo razvijajočih se človeških osebnosti. 

Marsikateremu človeku je težko sprejeti dejstvo, da trpljenje lahko 
človeka tudi izboljšuje in nadgrajuje, a je v času nastajanja tega zapisa 

točno to prava realnost in prava zakonitost narave naše vrste.  

Biti resnično inteligenten in moder človek je znati pametno sprejemati 
trpljenje, ki ti ga življenje vkleše v tvojo bit,  

in je znati sebi odmerjati ravno dovolj velike količine prostovoljno 

odkazanega zdravega trpljenja, da se nekega dne v prihodnosti tvoja 
osebnost dvigne med velikane.



93. DECIZ: VREDNOST INTELIGENCE 

PRIMATA HOMO SAPIENSA 

 

Inteligenca primata homo sapiensa, kam jo umestiti? Kam naj se človek 

umesti s svojo inteligenco? Ali naj dvigne svojo glavo visoko ali naj jo 

upogne nizko? 

Človek se razvija. Vse, kar sestavlja človeka, se razvija z njim. 

Možgani človeka se razvijajo.  

Človek mora pri merjenju svoje inteligence umestiti svojo inteligenco 
med inteligenco svojih prednikov in inteligenco svojih potomcev. 

Inteligenca človekovih prednikov mora človeka dvigniti v ponosu, ker 

je pametnejši od njih. Inteligenca človekovih potomcev pa mora 
človeka ponižati, ker je bolj neumen od njih.  

Človek se mora s svojo inteligenco umestiti v zdravo sredino med svoje 

prednike in potomce. Ne sme biti pretirano ponosen – ošaben zaradi 

svoje inteligence in se ne sme pretirano poniževati zaradi stanja svoje 
inteligence.  

Zmernost je kri vsake kreposti. Zmerna drža pri vrednotenju lastne 
inteligence je inteligentna drža. 

Lahko bi v formulo primata homo sapiensa, ki vrednoti svojo lastno 

inteligenco, vstavili še inteligence, ki morda obstajajo in jih primat 
homo sapiens ne pozna, a kam bi prišli s takšno formulo. Neznank je 

preveč, da bi jih bilo smiselno upoštevati. Morda bi se z upoštevanjem 

vseh inteligenc, ki morda obstajajo, vrednost inteligence primata homo 
sapiensa tako skrčila, da bi že skoraj izginila.  

Morda. 

 



 

Aroganca poneumi vsako pamet.  

Voditelji, ki obolevajo in so obolevali za ekstremno aroganco, so s 

svojo arogantnostjo pogosto vzdrževali vsesplošna družbena 
prepričanja o vsevednosti vodilnih razredov.  

To je v praksi pomenilo norčevanje iz zmot iz preteklosti z namenom 
poveličevanja »vednosti« iz njihovega časa.  

Pri tem početju se je rado pozabljalo, da se čas ne ustavi v sedanjosti, 

ampak se brez prekinitve pomika v prihodnost.  

Nova spoznanja vedno znova razsvetlijo teme starih zmot. Norčevalci 
sčasoma sami postanejo norčki.  

V vseh nam znanih preteklih človeških obdobjih ljudje za časa svojih 
življenj niso vedeli nekaterih stvari, ki so se kasneje odkrile v 

prihodnjih obdobjih. Niti enega obdobja v zgodovini naše vrste ni bilo 

takega, da bi ljudje v tistem času vedeli vse, kar se je kasneje vedelo v 
prihodnjih obdobjih. Zato je kristalno jasna stvar, da ima vsako 

človeško obdobje svoje neodkrite realnosti,  

in je kristalno jasna stvar, da ima vsako človeško obdobje svoje 
nerazsvetljene zmote.  

Ne pomnožujmo zmot svojega časa z uporabo vere.  

Zavrzimo zaostala orodja in se opremimo z naprednimi.  

Aroganca poneumi vsako pamet,  

naj ne poneumi tudi vaše.



94. DECIZ: NAŠE BARVE 

 

Decisti nimamo in nočemo imeti standardizirane barve ali barv, ki bi 
jih uporabljali v svojih simbolih in zastavah.  

Ob različnih priložnostih uporabljamo in bomo uporabljali različne 
barve in kombinacije različnih barv za prikazovanje naših simbolov.  

Barve ozadij svojih zastav in barve za prikaz drugih simbolov vedno 

prilagodimo in jih bomo vedno prilagodili namenu uporabe naših 
simbolov v različnih okoliščinah.  

Za dogodke in aktivnosti, povezane z naravo in ohranitvijo delov 
narave, ki jih naša vrsta potrebuje za inteligentno in zdravo življenje, 

bomo večinoma uporabljali in že uporabljamo bolj zeleno obarvana 

ozadja na naših zastavah in drugih simbolih. 

Aktivno-revolucionarni dogodki kličejo po rdeči barvi za svoj 
identifikator in takšno barvo ali kombinacijo barv bomo ob takšnih 

priložnostih decisti tudi večinoma uporabljali in jo že uporabljamo.  

Na svečanostih in proslavah uporabljamo in bomo uporabljali zastave 
in ostale simbole v modrih, vijoličnih in zlatih različicah ...  

Nobena od barv na paletah vseh barv, ki obstajajo, ni izključena iz 
uporabe v naši decistični simboliki.  

Decisti, ponosno uporabljajte umetniške talente, ki jih imate v sebi, in 

stoječi na odru našega svetovnega nazora izgradite galerijo umetnin, ki 
naj preseže in bo presegla vse galerije, ki so obstajale pred našo 

lepotico.



95. DECIZ: VZGOJA OTROK 

 

Vse, kar biološko zdrav otrok resnično potrebuje, da se razvije v zdravo 

celico človeške vrste, je zdrav, kakovosten izvor vzgoje.  

Narava izvora kakovostne vzgoje je za zdrav razvoj otroka 

nepomembna stvar. 

Človeški otrok je zeleno jabolko, ki ga je treba naučiti vsega.  

Če odtrgaš zeleno jabolko z drevesa in ga premetavaš po rokah kot 

igračko, se neha razvijati in zgnije.  

Otrok ni igračka in vsak starš bi to moral vedeti.  

Ljudje, ki imajo otroke samo zaradi zadovoljevanja svojih bioloških, 
starševskih potreb, so običajno zelo slabi vzgojitelji,  

in obratno so ljudje, ki imajo otroke zato, ker bi radi sodelovali pri 

razvoju svoje vrste, običajno dobri vzgojitelji. 

Dober starš se bo pred odločitvijo za otroka izobrazil v znanju 
vzgajanja otrok in bo, dokler bo vzgajal otroka, nadgrajeval in razširjal 

svoja znanja o vzgajanju otrok. 

Najpogostejša napaka, ki jo starši, ki dobro vzgajajo svoje otroke, 

naredijo pri vzgajanju svojih otrok, je ta,  
da pozabijo svojim otrokom privzgojiti zavest in jim vcepiti znanje, 

kako naj to kakovostno metodo vzgajanja kasneje uporabijo tudi pri 

vzgajanju njihovih lastnih otrok. 
Otroke je treba že od malih nog opominjati, da je vzgoja, ki so je 

deležni, metoda vzgajanja, ki jo bodo kasneje morali na svojih otrocih 

v posodobljenih oblikah uporabljati tudi sami in svoje otroke naučiti, 

da bodo uporabljeno vzgajanje kasneje tudi sami uporabljali na svojih 

otrocih. 

Koliko dobro vzgojenih ljudi prekine dediščino dobrega vzgajanja, ker 

se jih ni naučilo, kako naj vzgojo, ki so je bili sami deležni, uporabijo 

tudi sami pri vzgajanju svojih otrok. 

Ne bodite vi takšni ljudje.



96. DECIZ: ILUZIJA ZAČETKA IN KONCA 

 

Alfa in Omega oziroma Začetek in Konec. 

V življenju človeka ima vsaka stvar svoj začetek in ima vsaka stvar svoj 
konec.  

Pa to dejansko pomeni, da imajo vse stvari svoje začetke in svoje 
konce?  

Kaj če je resnica takšna, da so začetki in konci vseh stvari v resnici le 

spremembe, ki jih zaradi njihove intenzivnosti ljudje vidimo in 
sprejemamo, kot da so začetki nečesa,  

in jih zaradi njihove intenzivnosti ljudje vidimo in sprejemamo, kot da 
so konci nečesa? 

Kaj če je resnica takšna, da začetkov in koncev v pravem pomenu 
besede sploh ni?  

Kaj če so vse stvari večne in so vsi začetki in konci le iluzije naših 

možganov, ki si na takšen način poskušajo razložiti bolj drastične 
spremembe, ki so jim priča?  

Morda je resnica takšna, da nastanka vseh stvari nikoli ni bilo,  
in morda je resnica takšna, da konca vseh stvari nikoli ne bo, ker kot 

sem že omenil na začetku tega deciza, Alfa in Omega morda nikoli 
nista obstajala in morda tudi nikoli ne bosta obstajala. 

Morda.



97. DECIZ: ZIBELKA MNOGIH VRST 

 

Naša človeška vrsta se za časa nastanka tega besedila pospešeno 
globalizira. Povsod se na veliko govori o multikulturizaciji – o procesu 

mešanja različnih kultur, in kot so prepričani nekateri, o procesu 

združevanja kultur. Zdi se, kot da so vse raznolike skupnosti, ki so 
obstajale v preteklosti, prišle skupaj in začele z izgradnjo novega, 

globalno povezanega sveta. V tem na novo nastajajočem svetu vse 
seveda ne gre točno po načrtih multikulturnikov. Konfliktnih situacij je 

v začasnem babilonu ras, jezikov, svetovnih prepričanj in vseh drugih 

dejavnikov, ki med ljudmi delajo razlike, veliko, a navkljub tej gori 
razlik, se proces globalizacije neustavljivo nadaljuje. Človeštvo je v 

obdobju svojega razvoja, v katerem je vsa vrsta, voljno ali ne, skupaj 

na enem nebesnem telesu – Zemlji in so vse skupnosti na planetu na 

tak ali drugačen način povezane druga z drugo. 

Verjetnost, da bo človeštvo še kdaj v prihodnosti v takšnem položaju, 

je izredno majhna. Po skoku človeštva v vesolje se takšen položaj 

najbrž ne bo nikoli več ponovil. Ko bo proces kolonizacije najbližjih, 

za človeško življenje primernih nebesnih teles dobil poln zagon, se bo 

za človeško vrsto – po vsej verjetnosti – začelo povsem novo obdobje.  

Konec bo neizogibnega povezovanja.  

Vrsta se bo začela pospešeno razdeljevati in se bo po vsej verjetnosti v 

bolj oddaljeni prihodnosti razvejila v nove, med seboj različne vrste.  
Človeštvo ne bo več ena vrsta, ampak mnogo različnih vrst, ki si vse 

delijo skupni izvor. 

Decisti se na najverjetnejšo prihodnost naše v času nastanka tega 

besedila v povezanost prisiljene vrste pospešeno pripravljamo.  
Naš cilj je, da bi se čim več pionirskih skupin, ki se bodo odpravile 

novim Amerikam naproti, opremilo z decističnimi orodji in se z jedri 

svojih množic sčasoma izgradilo v razvite civilizacije prihodnosti. 
Želimo si postati oder in bomo postali oder, na katerem se bodo razvile 

najnaprednejše človeške vrste.



98. DECIZ: TRIK OBDARJENOSTI 

 

Nekateri uporabniki vere trdijo, da so obdarjeni z uporabo vere. 
Pravijo, da jim je bog dal dar vere. Trdijo, da mi, ki vere ne 

uporabljamo, to počnemo zato, ker nam bog vere ni podaril. 

Te uporabnike vere in vse tiste, ki bi utegnili postati žrtve posledic 

takšnega govorjenja, bo ta deciz osvobajajoče razsvetlil. 

Že v antičnih časih so naši slabše razviti predniki za slepljenje in 

izkoriščanje drug drugega »razvili« tako imenovani trik obdarjenosti. 

Nekateri posamezniki so uspeli priti do ideje, da bi vsesplošno 

naravnanost človeka do tega, da bi bil rad obdarjen, bilo mogoče 

uporabiti v praksi. Če nekomu poveš, da je zaradi nečesa, kar je naredil, 
na boljšem od drugih, ki tega niso naredili, ker ga je zato, da je lahko 

naredil, kar je naredil, nekdo z nečim obdaril, da je to sploh lahko 

naredil, obstaja presenetljivo velika verjetnost, da bo ta nekdo, s trikom 
obdarjenosti zmanipulirani posameznik, to stvar, ki jo je »obdarjeno« 

naredil, ponavljal tudi v prihodnje, prepričan, da je posebno obdarjen 

in zato na boljšem od drugih. 

Antični manipulatorji so trik obdarjenosti redno uporabljali v svojih 
naukih, s pomočjo katerih so na svoje organizacije priklenili majhnega 

človeka. 

Kasneje, ko so se stare ideologije zamenjale z novimi, so novi 

naukodajalci vse večje trike antičnih nazorskih sistemov vstavili v 

svoje nauke in jih uporabljali v svojih organizacijah.  

»Dar vere« je eden od takih vstavkov, ki ima za sabo zelo velik in dolg 

seznam »obdarjencev«, ki so bili izigrani z antično starim trikom, ki na 

žalost pri nekaterih posameznikih v sedanjosti še vedno deluje tako 
učinkovito, kot je učinkovito deloval na svoje žrtve v svoji zlati dobi 

uporabe. 

Svetovni nazori so polni starih in novoizumljenih trikov, ki prežijo na 

nespametne, da jim nasedejo. 

Ne postanite žrtve trika obdarjenosti. 



99. DECIZ: BODITE RAZSVETLJENI 

 

Svetovni nazor mora služiti človeku in ne človek svetovnemu nazoru. 

Decisti, ne bodite verni, 
ne bodite kipi. 
Bodite živi. 

Decisti, ne bodite ujeti, 

ne bodite zaslepljeni. 
Bodite svobodni, 

bodite razsvetljeni.



 


